

# इस्लाम

## आतंकवाद या भाईचारा



डा० ज़ाकिर नाइक

ebook by: [umarkairanvi@gmail.com](mailto:umarkairanvi@gmail.com) More Islamic Hindi Books  
[islamhindi.blogspot.com](http://islamhindi.blogspot.com)

## ISLAM AATANKWAAD YA BHAICHAARA

Dr. ZAKIR NAIK

संस्करण 2010

कृष्ण उत्तीर्ण पॉड

प्रकाशकः

ए०एम०फ०हीम

अल हसनात बुक्स प्रा० लि०

3004/2, सर सच्चद अहमद रोड  
दरिया गंज, नई दिल्ली-110002

TeL: 011-23271845, 011-41563256

E-mail: alhasanatbooks@rediffmail.com  
faisalfaheem@rediffmail.com

अन्तिम संस्कृत नामस्मरण

मुद्रक  
एच० एस० ऑफसेट प्रेस  
दरिया गंज दिल्ली-2

मूल्य:  
50/-

## विषय-सूची

भाग-1 डॉ. जाकिर नायक (परिचय) 4

❖ इस्लाम और वैश्विक भाईचारा 8

भाग-2 प्रश्न-उत्तर 41

❖ इस्लाम में काफिर की कल्पना किया है? 41

❖ क्या मुसलमान खाना-ए-का'बा की पूजा करते हैं? 42

❖ क्या सुष्ठि के दूसरे भागों में इसान मौजूद हैं? 44

❖ क्या इस्लाम भाईचारे का धर्म नहीं? 46

❖ अगर तमाम धर्म अल्लाह ने बनाए हैं तो लड़ाई किस बात की? 54

❖ क्या किसी हिंदू को इस्लामी शिक्षा से सहमति 57

के कारण मुसलमान कहा जा सकता है? 57

❖ अधिकतर मुसलमान रूढिवादी और आतंकवादी क्यों हैं? 60

❖ अगर तमाम धर्मों में अच्छी बातें हैं तो फिर धर्म 65

के नाम पर लड़ाईयां क्यों होती हैं? 65

❖ क्या इस्लाम तलबार के ज़ेर पर फैला है? 70

❖ मुसलमान फ़िरकों (समुदाय) में क्यों बंटे हैं? 74

❖ भाईचारे को बढ़ावा देने के लिये 76

बेहतरीन तरीका क्या है?

❖ क्या किसी धर्म की अच्छी बातों का 77

अनुकरण कर लेना काफ़ी है?

❖ आलमी भाईचारे और मुस्लिम भाईचारे का भेद 84

भाईचारे के हवाले से हिंदूमत और ईसाईयत की भूमिका 86

## बिंदु-ए-एनी

### डॉ जाकिर नायक (परिचय)

इस्लाम और पैगम्बर इस्लाम (स.अ.व.) के बारे में ग़लत फ़हमियां फैलाने के जिस काम का प्रारम्भ मक्का के काफिरों ने किया था, उसे इस्लाम विरोधी और दुश्मने इस्लाम ने हर दौर में जारी रखा। लेकिन हर दौर में अल्लाह तआला ने ऐसे उलेमा (विद्वान) भी पैदा किए जो हर स्तर पर विरोधियों के जवाबात भी देते रहे और इस्लाम धर्म का वास्तविक पैगम्बर भी संसार के तमाम इंसानों तक पहुंचाते रहे।

सच और झूठ की लडाई का यह सिलसिला इस दौर में भी इसी तरह जारी है। जो काम भूतकाल में गोल्ड ज़ायर, मारगोलेथ, टिसडल, टोरी और सुपरनागर जैसे फ़िरक़ापरस्त, बेइंसाफ़ और पूर्वी ज़बानों के माहिर अपनी किताबों के ज़रिये कर रहे थे, वही काम आज के पश्चिमि साधन ज़्यादा ज़ोर-शोर, ज़्यादा असरदार लेकिन गैर महसूस तरीके से कर रहे हैं। झूठ इस ज़्यादती से बोला जा रहा है कि गैर तो गैर अपने भी इसे सच मानने को तैयार नज़र आते हैं।

ये सूरते हाल तक़ाजा करती है कि दौरे हाजिर के मुसलमान उलेमा में से भी कुछ लोग उन्हें जो नई तकनीकों का प्रयोग करते हुए असरदार मौजूदा तर्ज पर इस्लाम का आलामी पैगम्बर पुरी इंसानियत और खासतौर से पश्चिमि दुनिया तक पहुंचाएं ताकि एक तरफ़ तो पश्चिमि मीडिया के प्रोपेंडोंडा का तोड़ किया जा सके और दूसरी तरफ़ गिनती के बुद्धिजीवियों और पूर्वी भाषाओं के विशेषज्ञ की ओर से इस्लाम और पैगम्बरे इस्लाम पर लंगाए जाने वाले बे बुनियाद आरोपों को दलीलों के साथ खारिज कर देने वाला जबाब दिया जा सके।

इस हवाले से दौरे हाजिर में जिन मुसलमान उलेमा और बुद्धिजीवियों

को अल्लाह तआला की तरफ़ दीने हक़ की तरजुमानी की तौफ़ीक़ अता हुई, इन में एक नाम डॉ ज़ाकिर नायक का है। डॉ ज़ाकिर नायक का शुमार दौरे हाजिर के मारूफ़ तरीन उलेमा में होता है।

ज़ाकिर नायक, जिन का पूरा नाम डॉ ज़ाकिर अब्दुल करीम नायक है, 18 अक्टूबर 1965 को भारत के शहर मुंबई में पैदा हुए। आज से पहले यह शहर मुंबई कहलाता था। डॉ ज़ाकिर नायक का बचपन और जवानी इसी शहर में गुजरे, जो फ़िल्म साज़ी और और दूसरे सांस्कृतिक कार्यक्रमों का केंद्र है। लेकिन इस शहर की रंगीनियां उन्हें अपने दीन से दूर करने में कामियाब नहीं हो सकीं। यहां के सेंट पीटर्ज राई स्कूल से प्रारम्भिक शिक्षा प्राप्त करने के बाद ज़ाकिर साहब किशन चंद चेला राम कॉलिज में दाखिल हुए। इसके बाद मुंबई के नायर हस्पताल से जुड़े टोपी वाला मैडिकल कॉलिज से उन्होंने मैडिकल की तालीम हसिल की और उन्हें यूनिवर्सिटी ऑफ़ मुंबई की ओर से MBBS की डिग्री प्राप्त हुई।

डॉ साहब को इलमे तिब्ब के अलावा उल्मू इस्लामी और मज़ाहिबे आलाम के तकाबुली मुताबले से भी गहरी दिलचस्पी है। इसके अलावा वह जन सेवा और जन कल्याण की अलग-अलग संस्थाओं में समाजिक, नैतिक, शैक्षिक और आर्थिक विकास की कई योजनाओं से जुड़े हैं। लेकिन डॉ ज़ाकिर नायक की लोकप्रियता का कारण उनका मुख्य और असाधारण संभाषण-कला है। डॉ साहब इस्लाम के दृष्टिकोण की व्याख्या असरदार अंदाज़ में करते हैं। इस उद्देश्य के लिये वह कुरुआन व हदीस और दूसरे धर्मों की पवित्र इबारतों से असरदार और सही संदर्भ पेश करते हैं। उनकी स्मरण शक्ति (हाफिज़ा) असाधारण है। और उन्हें बातें और बहस व मुबाहिसें और नवीन वैज्ञानिक वास्तविकताओं का ज्ञान भी प्राप्त है। वह अलग अलग दृष्टिकोण का संतुलन और जांच परख के बाद अपनी मुख्य भाषण शैली के कारण से भी लोकप्रिय हैं।

उनके भाषणों के बाद आमतौर से सवाल व जवाब का एक बक़्फ़ा होता है जिस में वह श्रोता की ओर से पूछे जाने वाले तीखे व तेज़ सवालों के संतोष जनक उत्तर देते हैं। वह अब तक तक़रीबन एक हज़ार प्रवचन पेश कर चुके हैं। और इस दौरान अनगिनत मुसलमान और गैर मुस्लिम औरतों व मर्दों के ज़हनों में इस्लाम के संदर्भ से मौजूद शंकाओं

और असुरक्षाओं को दूर करने का कारण बने हैं। वह न सिर्फ़ प्रवचन और भाषणों की सूरत में बल्कि मुबाहिसों, मुकालमों और बहसों के द्वारा भी इस्लाम का बचाव और उसका प्रतिनिधित्व करते हैं। कई गैर मुस्लिम विद्वानों के साथ उन्होंने वाद-विवाद में उन्होंने असाधारण सफलता प्राप्त की है।

इस उद्देश्य (मक्सद) के लिये डॉ० ज़ाकिर ने, न सिर्फ़ हिन्दुस्तान में प्रवचन किये बल्कि दुनिया भर की यात्रा करके गैर-मुस्लिमों तक इस्लाम की दावत आकर्षक वचन और आधुनिक शैली के नये तर्ज़ में पहुंचाने का सम्मान प्राप्त किया है। वह अब तक संयुक्तराष्ट्र अमरीका, कनाडा, ब्रिटेन, सऊदी अरब, संयुक्त अरब अमीरात, कुवैत, कतर, बहरीन, दक्षिण अफ़्रीका, मॉरीशस, ऑस्ट्रेलिया, मलेशिया, सिंगापुर, हांगकांग, थाईलैंड, चाना और कई देशों में जन सभाओं को सम्बोधित कर चुके हैं।

डॉ० ज़ाकिर नायक न सिर्फ़ यह कि खुद इस्लाम की दावत व तबलीग (प्रेषण) का कर्तव्य बेहतर तरीके से अदा कर रहे हैं बल्कि उन्होंने कई प्रशिक्षण के कार्यक्रमों का आयोजन भी किया, जिन में मुसलमान नौजवानों को प्रशिक्षण दिया गया ताकि वह इस्लाम का पैगाम और दावत लोगों तक असरदार तरीके से पहुंचाने के योग्य हो सकें। इन कार्यक्रमों को असाधारण कामयाबी मिली और बहुत से नौजवान यहां से तरबियत (प्रशिक्षण) हासिल करके इस्लाम के दायी (निमंत्रक) और (प्रचारक) बने।

ज़ाकिर नायक इस वक्त मुम्बई में कायम तीन संस्थाओं के प्रबंधक हैं।

1. Islamic Research Foundation
2. IRF Education Trust
3. Islamic Dimensions

इस लिहाज़ से देखा जाए तो आज में इस्लाम का पैगाम पश्चिमी दुनिया तक अंग्रेजी और दूसरी पश्चिमी भाषाओं की नई शैली में और इन्टरनेट, सैटिलाइट चैनलों जैसे नये और असरदार साधनों द्वारा पहुंचाना इस्लामी दुनिया की एक महत्वपूर्ण ज़िम्मेदारी है। इस संस्थान में डॉ० ज़ाकिर नायक की खिदमात (सेवाएं) शाहस्राब्द प्रशंसनीय हैं। हम उम्मीद रखते हैं कि दूसरे विद्वान भी इसी विधि को अपनाते हुए दावत व तबलीग का कर्तव्य पूरा करते रहेंगे।

अल हसनात बुक्स प्रा० लि० नई दिल्ली ने अब तक डॉ० ज़ाकिर नायक की निम्नलिखित पुस्तकों के अच्छे स्तर पर सही अनुवाद प्रकाशित किये हैं जिन को आम लोगों की भलाई में हद दर्जा कामयाबी मिली। अलहम्दुलिल्लाह।

इन किताबों के नाम निम्नलिखित हैं इनको आप हमारे यहां से प्राप्त कर सकते हैं।

1. मज़ाहिब-ए-आलम में खुदा का तसव्वुर (अल्लाह की संकल्पना)
2. इस्लाम के बारे में गैर-मुस्लिमों के सवालात के जवाबात (उर्दू)
3. इस्लाम के विषेय में गैर-मुस्लिमों के सवालात के जवाबात (हिंदी)
4. कुरआन और साइंस (उर्दू, हिंदी)
5. इस्लाम में खुतातीन के हुकूक (महिलाओं के अधिकार)
6. इस्लाम: दहशत गर्दी या आलमी भाईचारा
7. गोश्त खोरी-जायज़ या नाजायज़?
8. क्या कुरआन कलाम-ए-खुदावर्दी है?
9. इस्लाम और हिंदू धर्म में समानताएं (उर्दू, हिंदी)
10. इस्लाम पर चालीस एतिराज़ात के जवाबात
11. बाईबल कुरआन और जदीद साइंस

عَلَيْكُمْ مَا دَعْتُمْ فَلَا يُنَزَّلُنِي إِلَيْكُمْ إِنِّي أَنَا لَكُمْ بَشِّرٌ لَا أَنَا رَجُلٌ لَّا تَعْلَمُونِي  
لَا أَنَا أَنْهَاكُمْ إِنِّي أَنْهَاكُمْ بِالْحَقِّ إِنِّي أَنْهَاكُمْ بِمَا أَنْهَيْتُكُمْ إِنِّي أَنْهَاكُمْ بِمَا  
أَنْهَيْتُكُمْ بِمَا أَنْهَيْتُكُمْ بِمَا أَنْهَيْتُكُمْ بِمَا أَنْهَيْتُكُمْ بِمَا أَنْهَيْتُكُمْ

## भाग-1

### इस्लाम और वैश्विक भाईचारा

أَغُورِيْلَلِهِ مِنَ الشَّيْطِنِ الرَّجِيمِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

يَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُورًا وَّقَبِيلَ  
لَتَعْلَمُوْا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ عَلَيْمٌ خَيْرٌ ٠

(١٣:٣٩)

आज हमारा विषय है आलमी भाईचारा। भाईचारे कई प्रकार के होते हैं। यानी कई प्रकार का भाईचारा मुम्किन है। जैसे कि:

- ☆ खानदान और आपसी मेलजोल के आधार पर भाईचारा।
- ☆ इलाके और देश के आधार पर भाईचारा।
- ☆ जातपात और राष्ट्र या क्षेत्रों के आधार पर भाईचारा।
- ☆ और आस्था के आधार पर बनने वाला भाईचारा।

ऊपर जिक्र किए गए भाईचारे की तमाम कल्पना सीमित हैं जबकि इस्लाम असीमित भाईचारे की संकल्पना पेश करता है। मैंने बातचीत की शुरुआत जिस आयत को पढ़ कर की है उस में इस्लाम में भाईचारे की संकल्पना बहुत स्पष्ट रूप में पेश कर दी गयी है। कुरआन मजीद में अल्लाह तबाक व तआला फ़सात है।

يَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُورًا وَّقَبِيلَ  
لَتَعْلَمُوْا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ عَلَيْمٌ خَيْرٌ ٠

(١٣:٣٩)

“लोगो! हम ने तुम को एक मर्द और एक औरत से पैदा किया और फिर तुम्हारी क्षेत्रों (राष्ट्र) और विरादरिया बना दीं ताकि तुम एक दूसरे को

प्राणी के पर्यावरणों वास्तव में अल्लाह के नज़दीक तुम में सब से इज़ज़त वाला वह है जो तुम्हारे अन्दर सब से ज़्यादा परहेज़गार है। यकीनन अल्लाह सब कुछ जानने वाला और वा ख़बर है।” ٤٩:١٣

इस पवित्र आयत में कुरआन तमाम मानवजाति को सम्बोधित करते हुए कहता है कि तुम सब को एक ही मर्द और औरत से पैदा किया गया है। पूरी दुनिया में जितने भी इंसान हैं सब आदम अलैहिस्सलाम की ओलाद हैं और अल्लाह तआला फ़रमाता है कि तुम को क्बीलों और राष्ट्रों में इस लिये विभाजित किया गया कि तुम एक दूसरे को पहचान सको यानी यह बन्टवारा केवल परिचय के लिये है। इस लिये नहीं कि इस बुनियाद पर एक दूसरे से लड़ना शुरू कर दिया जाए। अल्लाह तआला के यहां फ़जीलत (प्रधानता) और बरतरी (उत्तमता) की कसौटी जिस्स (लिंग), जात, रंग व नस्ल और माल व दौलत नहीं है। कसौटी सिर्फ़ और सिर्फ़ तक़वा है, परहेज़गारी, नेक और अच्छा काम (सत्कर्म) है। जो व्यक्ति ज़्यादा मुत्तवी (संयमित) है, ज़्यादा परहेज़गार है। और अल्लाह तआला से ज़्यादा डरने वाला है वही अल्लाह के यहां ज़्यादा सम्मान्य है और अल्लाह तआला हर चीज़ के बारे में पूरा ज्ञान रखता है।

कुरआन मजीद में आया है:

وَمِنْ بَيْنِ خُلُقِ الْمُسْمَاتِ وَالْأَرْضِ وَأَخْيَالِ الْبَيْتِكُمْ وَالْوَالِيْكُمْ إِنْ فِي ذَلِكَ لَيْلَةٌ لِّغَيْرِ

(٢٢:٣٠)

कि “और इस की निशानियों में से आसमानों और ज़मीनों का जम्भ और तुहरी भाषाओं और तुम्हारे रंगों का अन्तर है। यकीन इस में बहुत सी निशानियां हैं समझ दार लोगों के लिए। ٢٢:٣٠

यहां कुरआन हमें बताता है कि रंग, नस्ल और भाषा का फ़र्क़ अल्लाह का ही पैदा किया हुआ है। यह काले, गोरे, लाल, पीले, लोग सब अल्लाह तआला की निशानियां हैं। अतः इस फ़र्क़ के आधार पर नफ़रत करने का कोई अर्थ नहीं है। पूरी ज़मीन पर बोली जाने वाली प्रत्येक भाषा ख़बूसूरत है। अगर आप ने कोई भाषा पहले नहीं सुनी या आप वह भाषा नहीं जानते तो ऐसा सम्भव है कि आप को वह भाषा मजाक़ लगे। लेकिन जो लोग उस भाषा को बोलने वाले हैं, उनके लिये शायद वही दुनिया की सब से ख़बूसूरत भाषा हो। इसी लिये अल्लाह तआला फ़रमाता है कि

भाषा और संग व नस्ल के ऐसी भिन्नता परिचय और पहचान के लिए बनाए गए हैं।

कुरआन पाक में अल्लाह तआला फरमाता है:

وَلَقَدْ كَرِمَنَا بِآدَمْ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيْبِ  
وَفَطَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَيْرِمَتِنَا خَلْفَنَاتِفَهْضِيلٍ  
(٢٠:١٤)

“और हम ने बनी आदम को बरियता दी और उन्हे खुशी के तरी में सचारियों अता की और उनको पाकीजा चीजों से रोज़ी दी और अपनी बहुतायत मानव जाति पर मुख्य प्राथमिकता दी। यहां अल्लाह तआला यह नहीं फ़रमाता कि अल्लाह तआला ने सिर्फ़ अरबों को इज़ज़त दी है या सिर्फ़ अमरीकियों को इज़ज़त है अरबों की इज़ज़त दी है या किसी मुख्य कोम (जाति) को इज़ज़त दी है बल्कि अल्लाह तआला ने आदम अलैहिस्सलाम की तमाम औलाद को इज़ज़त दी है। संग, नस्ल, जाति, आस्था और जिंस (लिंग) के फर्क के बिना हर इंसान को इज़ज़त दी है। बहुत से लोगों का विश्वास है कि इन्हाँनी नस्ल का आरम्भ एक ही जोड़े से हुआ है यानि आदम व हव्वा अलैहिस्सलाम से। लेकिन बहुत से लोगों का विश्वास यह है कि हज़रत हव्वा अलैहिस्सलाम की गलती और गुनाह की वजह से पूरी मानव जाति गुनाहगार हो गई है। वह आदम अलैहिस्सलाम की गलती की जिम्मेदारी एक औरत पर, यानी हव्वा अलैहिस्सलाम पर डालते हैं।

हकीकत यह है कि कुआन मजीद में कई जगहों पर इस बात की चर्चा है लेकिन हर जगह दोनों को एक जैसा जिम्मेदार क़रार दिया गया है। आदम और हव्वा अलैहिस्सलाम में से सिर्फ़ किसी एक को कुसूरावार नहीं ठहराया गया बल्कि अगर आप कुरआन मजीद की सूरः आरफ़ का अध्ययन करें तो वहां इरशाद होता है:

وَإِذَا مُسْكُنْتُمْ تَتَرَوَّحُكُمُ الْجَنَّةُ فَكُلُّمَا مِنْ حَيْثُ شَاءْتُمْ وَلَا تَغْرِيَ هَذِهِ الْمَسْجَرَةُ  
فَكُوْنُوا مِنَ الظَّلَمِينَ. فَوَسْلَلْتُمُ الشَّيْطَنَ لِيُدْيِي لَهُمَا مَأْوَيَّهُمَا مِنْ  
سُوْلَتِهِمَا وَقَالَ مَا نَهِكُمَا عَنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُونَا مِنْ مُنْكَرِنَا  
مِنَ الْخَلْدِينَ. وَقَاسِمُهُمَا إِنِّي لَكُمَا لِمِنَ الصَّحِّينِ فَلَمَّا مَعَوْرُ فَلَمَّا ذَاقَا  
الْمَسْجَرَةَ بَدَثَ لَهُمَا سُوْلَتِهِمَا وَلَفَقَا بِعُصْفَنِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ الْجَنَّةِ زَنَادِهِمَا  
(٢١:٢٠)

رَبِّهِمَا إِلَّا نَهِكُمَا عَنْ تَلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَأَقْلَكُمَا عَلَوْ مُجَبِّنِ  
فَالرَّبُّنَا ظَلَمْنَا أَنْفَسِنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْنَا وَتَرْحَمْنَا لَنْكُونَنَا مِنَ الْخَسِرِينَ. قَالَ  
الْمُهَبَّطُو بِعُضْكُمْ لِعَصْنِ عَلَوْ وَلَكُمْ بِالْأَصْنِ مُسْتَرْ وَمَعَانِي إِلَى حُسْنِ  
(٢٠-١٩:٢٤)

“और ऐ आदम तू और तेरी बीवी दोनों जनत में रहो, जहां जिस चीज़ को तुम्हारा जी चाहे खाओ भगवान् इस दरख़त (पेड़) के पास न फटकना वर्ना ज़ालिमों में से हो जाओगे। फिर शैतान ने उनको बहकाया ताकि उनकी शर्माहाँ (गुप्तांग) जो एक दूसरे से छुपाई गई थीं, उनके सामने खोल दे। इस ने इन से कहा “तुम्हारे रब ने तुम्हें जो उस पौधे की तरफ जाने से रोका है उसकी वजह इसके सिवा कुछ नहीं है कि कहां तुम परिश्रेत न बन जाओ, या तुम्हें शाश्वत जीवन न प्राप्त हो जाए।” और इसने कासम खाकर उनसे कहा कि मैं तुम्हारा सच्चा भला चाहने वाला हूं। इस तरह धोखा दे कर वह इन दोनों को धीरे धीरे अपने ढब पर ले आया। आखिरकार जब उन्होंने उस पेड़ का मजा चखा तो उनके गुप्तांग एक दूसरे के सामने खुल गए और वह अपने शरीरे को जनत के पत्तों से ढांपने लगा तब उनके ‘रब’ ने उन्हें धुकारा “क्या मैंने तुम्हें उस पौधे से न रोका था और न कहा था कि शैतान तुम्हारा खुला दुश्मन है?” दोनों बोल उठे; “ऐ रब! हमने अपने ऊपर अत्याचार किया, अब अगर तूने हम को माफ़ न किया तो वास्तव में हम तबाह हो जाएगे।” फरमाया: उत्तर जाओ तुम एक दूसरे के दुश्मन हो और तुम्हारे लिये एक खास मुद्दत (अवधि) तक ज़मीन ही में रहने का ठिकाना और ज़िद्दी का सामन है।

ऊपर लिखी गई आयात से मालूम होता है कि आदम और हव्वा अलैहिस्सलाम दोनों से गलती हुई, दोनों माफ़ी मांगने वाले बने और दोनों को अल्लाह तआला ने माफ़ किया। कुरआन मजीद में किसी जगह भी इस गलती के लिये अकेली हव्वा अलैहिस्सलाम को जिम्मेदार नहीं ठहराया गया बल्कि एक आयत तो ऐसी है जिस में सिर्फ़ आदम अलैहिस्सलाम का ज़िक्र है।

وَعَصَى آدَمَ رَبَّهُ فَغُورِي  
(٢١:٢٠)

“और आदम अलैहिस्सलाम ने अपने रब की अवज्ञा की और सही रास्ते से भटक गए। २०।।११।।

लेकिन (जैसा कि बताया गया है) कुछ लोगों का यह विश्वास है कि हजरत हव्वा अलैहिस्सलाम ने अल्लाह तआला का हुक्म नहीं माना और पुरी मानव जाति उनके कारण गुनहगार ठहरी। इस्लाम इस बात को नहीं मानता। इसी प्रकार यह बात कि अल्लाह तआला ने औरत से नाराज़ होकर उसको औलाद पैदा करने का कष्ट दे दिया, इस बात को भी इस्लाम चिल्कुल नहीं मानता। इस तरह तो मां बनने का काम एक मज़ा और अज़ाब ठहरता है।

सूरह: निसा में अल्लाह तआला फ़रमाता है:

يَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ قُرْبَىٰ وَخُلِقَ مِنْهُ رُجُلٌ وَّمُنْهُمْ رُجَالٌ كَيْفَ إِنَّمَا وَأَتَقُوا اللَّهُ الَّذِي تَسَاءَلُ عَنْهُ وَالْأَرْجَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَّقِيبٌ ४१।

(१०.३)

“लोगो! अपने रब से डरो जिस ने तुम को एक जान से पैदा किया और उसी जान से इस का जोड़ा बनाया और इन दोनों से बहुत से मर्द व औरत दुनिया में पैला दिए। उस खुदा से डरो जिस का वास्ता देकर तुम एक दूसरे से अपने हक़ मांगते हो, रिश्ते व मेलजोल को बिगाड़ने से परहेज करो। यक़ीन जानो कि अल्लाह तुम्हारी निगरानी कर रहा है।” ४१।

इस्लाम का मानना तो यह है कि मां बनने का कार्य औरत को ऊंचा स्थान दिलाता है और उसके दर्जे में बढ़ोत्तरी करता है।

सूरह: लुक़मान में इशाद है:

وَرَضِيَّاً إِنَّسَانٌ بِوَالِدِيهِ خَمْلَةُ أَمَّهُ وَهُنَّا عَلَىٰ وَهُنَّا عَلَىٰ وَفَصْلَهُ فِي عَامِينِ أَنِ اشْكُرُلَىٰ وَلَوَالِدِنِكَ إِلَىٰ الْمُنْصِرِ १०.३।

(१०.३)

“और यह सच है कि हम ने इसान को अपने अधिकारक (माता-पिता) का अधिकार पहचानने की खुद चेतावनी दी है, उस की मां ने उनकी डाकाकर उसे अपने पेट में रखा और दो वर्ष उसका दूध छूटने में लगा। (इसी लिये हम ने उसे नसीहत की) मेरा शक्रिया कर और अपने अधिकारक (माता-पिता) का धन्यवाद अदा कर, मेरी ही ओर तुझे पलटना है।” ३।।१४।

इसी प्रकार सूरः एहकाफ़ में अल्लाह तआला का कहना है:

وَرَضِيَّاً إِنَّسَانٌ بِوَالِدِيهِ اخْسَنَتْهُ اللَّهُ كُرْهًا وَوَعَنْهُ كُرْهًا وَخَمْلَهُ وَفَصْلُهُ ثَلْوَنْ شَهْرَهُ १०.३।

(१०.३)

“और हमने इसान को आदेश दिया कि वह अपने अधिकारक (माता-पिता) के साथ अच्छा व्यवहार करे। उसकी मां ने मुशक्कत (कष्ट) उठा कर उसे पेट में रखा और मुशक्कत उठाकर ही उसको जम्म दिया और उसके गर्भ और दूध छुड़ाने में तीस माह लग गए। ४६।।५।

हमल (गर्भ), औरत को अत्यधिक इज़्जत के क़ाबिल (सम्मानीय) बनाता है। यह कोई सज़ा नहीं है।

इस्लाम औरत मर्द दोनों को बराबर का अधिकार देता है। सही बुखारी किताबुल आदाब में एक हदीस है, जिसका अर्थ है:

“एक व्यक्ति जनाब पैग़ाबर सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम (स.अ.व.) के पास आया और पूछने लगा कि या रसूल अल्लाह सल्लाहु अलैहै वसल्लम! मुझ पर सब से ज़्यादा हक़ किसका है? आप (स.अ.व.) ने फ़रमाया:

“तेरी मां का।” इस व्यक्ति ने पूछा कि इसके बाद? आप (स.अ.व.) ने फ़रमाया:

“तेरी मां का अधिकार।” इसने फिर पूछा कि इसके बाद?

आप (स.अ.व.) ने फिर फ़रमाया:

“तेरी मां का।” इस व्यक्ति ने चौथी बार पूछा कि इसके बाद कौन? तो आप (स.अ.व.) ने फ़रमाया: “तुम्हारे पिता का।”

संक्षेप में यह कहा जा सकता है कि औलाद पर तीन चौथाई या 75 प्रतिशत हक़ (अधिकार) मां का बनता है और एक चौथाई या 25 प्रतिशत पिता का। इसे गोल्ड मैडल भी मिलता है, सिलवर मैडल भी और कांस्य पदक भी जब कि बाप को केवल उत्साह वृद्धन का पुरस्कार मिलता है, यह इस्लामी शिक्षा है।

इस्लाम मर्द और औरत को बराबरी का दर्जा देता है लेकिन बराबरी का अर्थ यक़सानियत (एक रूपता) नहीं है। इस्लाम में औरतों के हुक्क (अधिकार) और दर्जे के हवाले से बहुत सी गलत फ़हमियां (शंकाएं) भी

पाई जाती हैं। गैर मुस्लिमों और खुद मुसलमानों में पाई जाने वाली यह तमाम गलतफहमियां दूर हो सकती हैं अगर इस्लाम को कुरआन और सही अहादीस (पवित्र ग्रंथों) की सहायता से समझा जाए। जैसा कि मैंने पहले कहा इस्लाम में पूरे तौर पर मर्द और औरत बराबर हैं लेकिन इस समन्नता का अर्थ (एक रूपता) नहीं है। इस हवाले से मैं एक उदाहरण पेश किया करता हूं।

मान लीजिए कि एक ही कक्षा में दो तालिब-इल्म (विद्यार्थी) हैं “अ” तथा “ब”。 ये दोनों विद्यार्थी एक परिक्षा में प्रथम आए हैं। व्यांकी दोनों ने सौ में से 80 नम्बर प्राप्त किया है। लेकिन अगर आप इनकी उत्तर पुस्तिका का विश्लेषण करें तो हालत यह है कि पच्चे में दस प्रश्न हैं। और हर प्रश्न के दस नम्बर हैं। पहले प्रश्न में विद्यार्थी “अ” ने दस में से नौ नम्बर लिये हैं और विद्यार्थी “ब” ने दस में से सात नम्बर लिये हैं, अतः पहले प्रश्न की हड़तक विद्यार्थी “अ” को एक दर्जा वृद्धि हासिल है। दूसरे में “ब” ने नौ और “अ” ने सात नम्बर प्राप्त किये, लेहाजा दूसरे प्रश्न में बढ़ोत्तरी “ब” वाले विद्यार्थी को हासिल है। बाकी आठ प्रश्नों में दोनों विद्यार्थियों ने आठ-आठ नम्बर हासिल किये हैं। मुकम्मल तौर पर दोनों विद्यार्थियों के नम्बर 80-80 हैं।

इस विश्लेषण के बाद मालूम हुआ कि मुकम्मल तौर पर तो दोनों विद्यार्थी बराबर हैं लेकिन किसी प्रश्न में “अ” को बढ़ोत्तरी प्राप्त है और किसी में “ब” को। इसी प्रकार इस्लाम में औरत और मर्द को पूरे तौर पर समान दर्जा दिया गया है लेकिन किसी औरत का दर्जा अधिक है तो कहाँ मर्द को फ़जीलत प्राप्त है। इस्लाम में भाईचारे का अर्थ यह नहीं है कि सिर्फ मर्द ही आपस में समान हैं। इस भाईचारे में औरतें भी शामिल हैं। आलमी भाईचारे (विश्व बंधुत्व) से यही मुशाद है कि रंग, नस्ल, ज़ुवान और विश्वास के अलावा जिस (नस्ल) की बुनियाद पर भी इंसानों के बीच कोई फ़र्क जारी रखना जायज़ नहीं सब बराबर हैं। अलबत्ता थोड़ा फ़र्क ज़रूर मौजूद है। उदाहरणतः मान लीजिए मेरे घर में एक डाकू आ जाता है। अब में औरतों के अधिकारों और आज़ादी पर पूरा विश्वास रखता हूँ और दोनों जिन्हों (नस्लों) को बिल्कुल समान समझता हूँ। लेकिन इस के बावजूद मैं यह नहीं कहूँगा कि मेरी बीवी या बहन या मां जाएं और डाकू का मुकाबला करें क्योंकि अल्लाह तआला सुरः निसा में फरमाता है:

الْجَاهْلُ قَوَّامُونَ عَلَيْهِ الْبَسَاءُ ط  
”کیا ہے نے پیاساں (سماں) کے راستے سے سماں میں ڈکھا  
(۳۲:۳)

“मर्द औरतों पर हाकिम (निगरानी करने वाले) हैं। ३४ : ५

चूंकि मर्द को शारीरिक शक्ति अधिक दी गई है तिलाज़ा। इस संदर्भ से इसे एक दर्जा वृद्धि प्राप्त है और यह इसका फ़र्ज़ है कि औरतों की हिफाजत करे। गोया शारीरिक शक्ति एक ऐसा पहलू है जिसके संदर्भ से मर्द को बरतरी (श्रेष्ठता) हासिल है जब कि औलाद पर अधिकार के संदर्भ से औरत को श्रेष्ठता प्राप्त है। जैसा कि मैंने कहा कि औलाद पर मां का हक़ तीन गुना अधिक है। अगर आप इस हवाले से अधिक जानकारी प्राप्त करना चाहते हैं तो मेरी किताब “इस्लाम में ख़बातीन के हकूक़, ज़दीद या फ़रसूदा”\* (इस्लाम में महिलाओं के अधिकार: अधिनातन या प्राचीन)। का अध्ययन करें।

इस किताब में, मैंने औरतों के हुकूक को छह प्रकार के वर्गों में बांटा है। किताब का पहला हिस्सा मेरे भाषण पर सम्मिलित है जिस में इस्लाम में औरतों के पवित्र अधिकारों, आर्थिक अधिकारों, कानूनी अधिकारों, शिक्षा के अधिकार, समाजिक और राजनीतिक अधिकारों के संदर्भ से बात की गई है। किताब का दूसरा हिस्सा सवाल व जवाब पर आधारित है, जिस में इस्लाम में औरतों की दशा और उनके अधिकारों के हवाले से बहुत सी गलत धारणाएं दर करने की कोशिश की गई है।

इस्लाम में अल्लाह तआला का तसव्वर (संकल्पना) यह नहीं है कि वह किसी खास जाति या नस्ल का खुदा है। कुरआन मजीद की पहली सरत में आया है:

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ. الرَّحْمٰنُ الرَّحِيمُ. مَلِكُ يَوْمِ الدِّينِ.

ਸਾਡਾ (੮੩) ਨਿ ਸਲਾਹੀ ਸੁ ਜਾ ਪੁ ਪਿਆਰੀ ਜਾਸ਼ ਹਾਂ ਜੀ ਜਾਸੀ ਕੰਮਣੇ

“तारीफ़ (प्रशंसा) अल्लाह ही के लिये है जो सारी दुनिया का रब है बहुत मेरहबान और रहम फ़रमाने वाला है। बदले के दिन का मालिक है।” 1: 31

और आखिरी सुरत में बताया जाता है:

فَأَعْذُبَ النَّاسَ

मर्को श्री मंड मर्को श्रीमहालक्ष्मी (८८८) को द्वारा श्री लक्ष्मी

ਕੇ ਨਿਭਾ ਮਨੁ ਦੀ ਨਿਕਾਸ (੩੦੦)

\* प्रकाशत अल हसनात बुक्स ( प्रा. ) ( ल. )

“कहो, मैं पनाह मांगता हूं (तमाम) इंसानों के रब की।”

इस तरह सूरः बकःरः में इरशाद होता है

يَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُّ أَمْسَأٌ فِي الْأَرْضِ خَلَأْتَهُ وَلَا تَنْعِيُّ أُطْرُونَ الشَّيْطَنَ اللَّهُمَّ عَلَوْبُنْ  
(١١٨:٢)

“लोगो! जमीन में जो हलाल और पाकीजा चीजे हैं उन्हें खाओं और शैतान के बताए हुए रस्तों पर न चलो वह तुम्हारा खुला दुश्मन है।” 2:168

इस्लाम इस दुनिया में सही हकीकी आलमी भाईचारा (विश्व बंधुत्व) कार्यम करने के लिये एक पूरा निजाम अखलाकीयात (व्यवहारिक व्यवस्था) भी देता है। इस्लाम एक ऐसा अखलाकीय (व्यवहारिक) कानून देता है, जिस की सहायता से पूरी दुनिया में भाईचारे का उत्पन्न होना सम्भव है।

सूरः मायदा में आया है।

مَنْ قَتَلَ تَقْسِيْمًا بِعِيْرٍ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَلَّا قَاتِلَ النَّاسَ  
جَمِيعًا طَوْمَنَ أَخْيَامًا فَكَلَّا مَأْخِيْرَ النَّاسَ جَمِيعًا  
(٣٣:٥)

“जिस ने किसी इंसान को खून के बदले या जमीन में फ़साद (झगड़ा) फैलाने के सिवा किसी और कारण से कल्त किया, उस ने मानो सारे इंसानों को कल्त कर दिया और जिस ने किसी को ज़िंदगी दी उस ने मानो तमाम इंसानों को जीवन प्रदान किया। 5:32

यहां कुरआन कहता है कि अगर कोई किसी इंसान की हत्या करता है, इसके सिवा कि वह मनुष्य मुसलमान था या गैर मुस्लिम, तो यह काम ऐसा ही है जैसे पूरी मानवजाति की हत्या करना। यहां न धर्म और अकीदे (आस्था) को वरियता दी गई है न रंग व नस्ल और जिंस को! किसी भी बेक़सूर इंसान को कल्त करना ऐसा है जैसे पूरी मानवजाति की हत्या करना। दूसरी तरफ अगर कोई किसी इंसान की जान बचाता है तो यह वैसा ही है जैसे पूरी इंसानियत को बचा लिया जाए। यहां भी कोई वरियता नहीं दी गई कि बचाया जाने वाला इंसान किस धर्म या किस अकीदे से सम्बन्ध रखता है?

इस्लाम, इस मक़सद के लिये सदाचार के कई नियमों को बनाता है ताकि वैश्विक भाईचारा दुनिया के हर हिस्से में जारी हो सके। कुरआन मजीद हर उस व्यक्ति को जिस पर ज़कात देना आवश्यक हो चुकाने का हुक्म देता है। यानि उपयुक्त धन प्रत्येक चंद-वर्ष (इस्लामी साल) 2.5 प्रतिशत के हिसाब से हक़्कदारों में तक़सीम (विभाजित) करने का आदेश देता है।

आज अगर पूरी दुनिया में हर व्यक्ति ज़कात देना शुरू कर दे तो दुनिया से गरीबी का पूरे तौर से ख़त्म हो सकता है यहां तक कि दुनिया में कोई एक व्यक्ति भी भूख से नहीं मरेगा। कुरआन हमें अपने पड़ोसियों के काम आने का भी आदेश देता है।

कुरआन मजीद में अल्लाह तआला फरमाता है:

أَرَءَيْتُ الَّذِي يُكَلِّبُ بِالذِّيْنِ فَنِيلَكَ الَّذِيْنِ يَدْعُ الْيَقِيْمَ وَلَا يَحْصُلُ  
عَلَى طَعَامِ الْمُسْكِنِ فَوْلَى لِلْمُضْلَلِيْنَ الَّذِيْنَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ  
سَاهِرُونَ الَّذِيْنَ هُمْ بِرَاءُوْنَ وَتَسْمَعُوْنَ الْمَالَغُوْنَ  
(٢٧:١١٢)

“तुम ने देखा उस व्यक्ति को जो आखिरत (परलोक) की पुरस्कार व दण्ड को झुठलाता है वही तो है जो यतीम को धक्के देता है और भिस्कीन (गरीब) को खाना देने पर नहीं उकसाता। फिर तबाही है उन नमाज़ पढ़ने वालों के लिये भी जो अपनी नमाज़ से ग़फ़लत (बेखबरी) बरतते हैं। जो रियाकारी (दिखावा) करते हैं और साथारण अवश्यकताओं की बस्तुएं (लोगों को) देने से बचते हैं।” 107: 1-7

इसी तरह एक हदीसे नबवी (स.अ.व.) का अर्थ है:

“रसूल अल्लाह (स.अ.व.)ने फरमाया: वह व्यक्ति मुसलमान नहीं जिस का हमसाया (पड़ोसी) भूखा हो और वह खुद पेट भर कर सो जाए।”

ऐसा आदमी अल्लाह और उस के रसूल (स.अ.व.) की बताई हुई बातों पर अमल (काम) नहीं कर रहा। कुरआन फ़िजूल ख़र्चों से भी रोकता है। इरशाद होता है:

وَاتَّ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ الْأَمْسِكِينَ وَإِنَّ السَّبِيلَ وَلَا تُبَدِّلَ تَبَدِّلُهَا

الْمُبَدِّرِينَ كَانُوا أَخْوَانَ الشَّيْطَنِ وَكَانَ الشَّيْطَنُ لِرَبِّهِ كَفُورًا.  
(٢٤:٢١٧)

“रिश्तेदार को उस का हक दो और मिस्कीन और मुसाफिर को उसका हक। फिजूल खर्ची न करो। फिजूल खर्ची लोग शैतान के थाई हैं और शैतान अपने रब का ना शुकरा (कृत्वा) है।” ١٧:٢٦-٢٧

अगर आप फिजूल खर्ची करते हैं तो यकीन आप भाईचारे के बातावरण को खराब करने का कारण बन रहे हैं। क्योंकि जब एक आदमी फिजूल खर्ची और दिखावा करता है तो इस के नतीजे में नापंसदीदगी और नफरत के जजबात को बढ़ावा मिलता है और लोग एक दूसरे से ईद्या करने लगते हैं। अतः किसी को भी दूसरे का हक नहीं मारना चाहिए बल्कि एक दूसरे की सहायता करनी चाहिए। अपने पड़ोसियों के काम आना चाहिए यह सदाचार की बातें हैं जिन का ज़िक्र कुरआन-ए-अंजीम में मौजूद है।

इसी तरह कुरआन रिश्वतखोरी के लिए भी सख्ती के साथ मना करता है। कुरआन मजीद की सूरः बकःरः में आया है:

وَلَا تَكُلُّوا أَمْوَالَكُمْ بِيَنْكُمْ بِالْأَطْوَافِ وَلَا تُنْهُوْبَا إِلَى الْحُكْمِ لَا كُلُّكُمْ  
فَرِيقٌ مَّا مِنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالْأَئِمَّةِ وَلَا هُمْ  
(١٨٨:٢)

“और तुम लोग न तो आपस में एक दूसरे के माल नाजायज़ तरीके से खाओ और न हाकिमों के आगे उनको इस ग़ज़े के लिये पेश करो कि तुम्हें दूसरों के माल का कोई हिस्सा जान बूझकर ज़ालिमान तरीके से खाने का अवसर मिल जाए।” ٢:١٨٨

मानो इस बात से मना किया जा रहा है कि रिश्वत के ज़रिये दूसरों का माल हथियाने की कोशिश न करो। इस्लाम इस बात की कथी हजाज़त नहीं देता कि कोई भी आदमी अपने भाई की जायदाद या माल को हथियाने की कोशिश करे।

अल्लाह तबारक व तआला फरमाता है:

لَا تَنْهَا الَّذِينَ أَنْتُمْ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَنِسَرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رَجُسْ مِنْ  
غَمْلِ الْمُنْتَنِينَ فَلَا جَنْبُوْلَةُ لِعَلِّكُمْ نَفْلُخُونَ  
(٩٠:٥)

“ऐ लोगों जो इमान लाए हो! यह शराब और जुआ और यह महफिल और पांसे, यह सब गदे शैतानी काम हैं इन से परहेज़ करो, उम्मीद है कि तुम्हें फ़त्लाह (समझ्दि) नसीब होगी।” ٥:٩٠

इस आयत में कुरआन पाक हमें सारी नशीली चीजें यानी शराब और जुए बाज़ी से, क्योंकि यह सब शैतानी काम हैं रोक रहा है।

हम जानते हैं कि समाज में मौजूद बहुत सी बुराईयों का बुनियादी कारण नशीली वस्तुओं का उपयोग है और नतीजे के तौर पर, यह उस भाईचारे की फिजा को भी गंदा करने का कारण बनता है जो एक हकीकी इस्लामी और समाजिक भलाई का मकसद है। आंकड़े बताते हैं कि अमेरिका में औसतन रोज़ाना लगभग 1900 जिंसी (दैहिक) घटनाएं होती हैं और अधिकतर हालात में ज़्यादती करने वाले या ज़्यादती का शिकार होने वाले नशे की हालात में होते हैं।

इसी प्रकार आंकड़े हमें यह भी बताते हैं कि अमेरिका में (Incest) की घटनाएं ४ प्रतिशत हैं यानि बारहवां या तेरहवां व्यक्ति अपने करीबी रिश्तेदार के साथ व्यभिचार (संभोग) करता है। और करीबी रिश्तेदार के साथ ज़िना (बलात्कार) की लगभग सारी घटनाएं नशे की हालत में ही होती।

एडस जैसी बिमारियों के दुनिया में इस हद तक तेजी से फैलने के कारणों में से एक कारण मरिशियात (नशा) भी है। इसी लिये कुरआन जुए और नशीली वस्तुओं को शैतानी काम करार देता है। सफ़लता और तरक़ी हासिल करने के लिये इन शैतानी कार्यों से बचना आवश्यक है। यदि आप वास्तव में इन कार्यों से बचते रहें तो दुनिया भर में वास्तविक भाईचारे का माहौल बनाने में सहायता मिलेगी।

कुरआन मजीद फुरक़ान हमीद में इश्शद हुआ है।

وَلَا تَفْرُبُوا إِلَيْنَا إِنَّمَا كَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سِيِّلًا  
(٣٣:١٧)

“ज़िना (बलात्कार) के नज़दीक न जाओ, वह बहुत बुरा काम है और बड़ा ही बुरा रास्ता है।” ٣:٣٣

मानो इस्लाम बदकिरदारी (चरित्रहीनता) का सख्ती से विरोध करता है। सूरह: हुजरात में अल्लाह तआला फरमाता है:

يَأَيُّهَا الَّذِينَ أَمْنُوا إِلَيْهِمْ عَسِيَ أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا سَاءَ  
مِنْ سَيِّءٍ عَسِيَ أَنْ يَكُنْ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا تَلْمِزُوا النَّفَسَكُمْ وَلَا تَنْبِرُوا  
بِالْأَلْقَابِ بَلْ إِنَّ الْأَسْمَاءَ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتَبَعْ فَأُولَئِكَ  
هُمُ الظَّالِمُونَ. يَأَيُّهَا الَّذِينَ أَمْنُوا حَسِيبُوا كَثِيرًا مِنْ الظُّنُونِ إِنَّهُمْ لَغَافِرُونَ  
إِنَّمَا وَلَا تَجْحِسُوا وَلَا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا إِنَّمَا يَحْكُمُ أَنْ يَأْكُلَ  
لَحْمَ أَجِيدَ مِنْ فَكِيرْهُمُو وَأَتَقُو اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابُ رَحِيمٌ  
(١٢-١٣)

“ऐ लोगों जो ईमान लाए हो, न मर्द दूसरे मर्द का मज़ाक उड़ाएं, हो सकता है कि वह उन से अच्छा हो और न औरतें दूसरी औरतों का मज़ाक उड़ाएं हो सकता है कि वह उन से बेहतर हों। आपस में एक दूसरे पर ताने न करो और न एक दूसरे को बुरे नामों से याद करो। ईमान लाए के बाद पापाचारा, (गुनाह) में नाम पैदा करना बहुत बुरी बात है। जो लोग इस तरीके से न बचें वह ज़ालिम लोग हैं, ऐ लोगों जो ईमान लाए हो, बहुत गुमान करने से परहेज करो कि कुछ गुमान (धूम) भी गुनाह होते हैं। तजस्सुस (लालच) न करो और तुम में से कोई किसी की गीबत (चुप्पाली) न करो, क्या तुम्हारे अन्दर कोई ऐसा है जो अपने मरे हुए भाई का गोश्त खाना पसंद करेगा। देखो तुम खुद इस से धूणा करते हो। अल्लाह से डरो, अल्लाह बड़ा तौबा कबूल करने वाला और रहीम है।” ٤٩- ١١-١٢

इस कुरआनी बात के अनुसार किसी की पीठ पीछे बुराई करना या गीबत करना बहुत बड़ा गुनाह है। यह अमल (कार्य) ऐसा ही है जैसे अपने मुर्दा (मरे हुए) भाई का गोश्त खाना और इस काम की कराहियत (धूणा) इस मिसाल से समझ में आ जाती है। इंसानी गोश्त खाना ही हराम है और अपने मुर्दा (मरे हुए) भाई का गोश्त, हुमने दो गुनी हो जाती है। आदम ख़ोर लोग जो इंसानी गोश्त मज़े ले लेकर खाते हैं वो भी अपने भाई का गोश्त खाने के लिये तैयार नहीं होंगे। अगर आप किसी की गीबत (चुप्पाली) करते हैं तो यह दोहरा गुनाह है। यह ऐसा है जैसे मुर्दा (मरे हुए) भाई का गोश्त खाना। तो क्या आप यह पसंद करेंगे? कुरआन खुद जवाब देता है कि नहीं तुम यह पसंद नहीं करेगे। कोई भी यह पसंद नहीं करेगा। अल्लाह तआला फ़रमाता है:

(١:١٠٧) دُبَيْ لَكِلْ هُمْزَةُ لَبَزَةٍ  
“तबाही है हर उस व्यक्ति के लिये जो (मुँह दर मुँह) लोगों पर ताने करे और (पीठ पीछे) बुराइयां करने की आदत है।” ١٠٤-١

कुरआन मजीद और अहादीस सहीहा में कही गई तमाम आयतों/बातों हकीकी भाईचारे को बढ़ावा देने वाली और पक्का करने वाली हैं। इस्लाम की इन्कारादीयत (मौलिकता) यह है कि यह सिर्फ़ भाईचारे का ज़िक्र नहीं करता बल्कि भाईचारे के अमली मुज़ाहिरे (व्यवहारिक प्रदर्शन) के लिये भी आवश्यक बातों पर ज़ोर देता है।

मुसलमान इस भाईचारे का एक व्यवहारिक प्रदर्शन दिन में पांच बार नमाज़ बा-जमात अदा करने के दौरान करते हैं।

सही बुखारी की एक हदीस का अर्थ है:

“हुजर अनस रज़ीٰ फरमाते हैं कि जब हम लोग नमाज़ के लिये खड़े होते तो कंधे से कंधा और पांव से पांव मिलाकर खड़े होते थे।”

सुन अबु दाउद, किताबुस्सलात की एक हदीस का अर्थ कुछ इस तरह से है:

“हुजूर नबी करीम (स.अ.व.) ने फरमाया: जब तुम नमाज़ के लिये खड़े हो तो अपनी सफ़े (पर्वतयां) सीधी कर लिया करो, कंधे से कंधा मिला लिया करो और शैतान के लिये खाली जगह न छोड़ा करो।”

ऊपर लिखी गई हदीस में रसूल अल्लाह (स.अ.व.) ने फरमाया कि नमाज़ के दौरान एक दूसरे के क़रीब खड़े हुआ करो और शैतान के लिये खाली जगह न छोड़ा करो। रसूल अल्लाह यहां उस शैतान का ज़िक्र नहीं कर रहे जिसे आप लोग टी०वी० पर देखते हैं जिस के दो सींधे और एक दुम होती है। यहां शैतान से मुराद ऐसे प्रकार की कोई प्राणी नहीं है, यहां मुराद नस्ल परस्ती का शैतान है, इलाक़ाई तास्सुब क्षेत्रीय पूर्वग्रह का शैतान है। रंग व जातपात और भाषाई शैतान है जिसे अपनी सफ़ों (पर्वतयां) में जगह देने से यहां रोका जा रहा है।

अंतर्राष्ट्रीय भाईचारे की एक बड़ी मिसाल “हज” है। दुनिया भर से लगभग पच्चीस लाख लोग हज की अदायगी के लिये सऊदी अरब के शहर मक्का पहुंचते हैं। यह लोग दुनिया के कोने कोने से वहां आते हैं, अमेरिका से, कनाडा से, ब्रिटेन से, सिंगापुर, मलेशिया, हिंदुस्तान

پاکستان، انڈونیشیا یہاں تک کی دنیا بھر سے مسلمان حج کے لیے مکہ مکرمہ پہنچتے ہیں۔

इस मौके पर तमाम मर्द एक जैसे बिना सिले सफेद चारों का लिबास पहने हुए होते हैं। इस अवसर पर आप अपने आस पास खड़े लोगों के बारे में यह फ़ैसला भी नहीं कर सकते कि उनकी क्या हैसियत है। वह बादशाह हो या फ़कीर उनका हुलिया एक जैसा होगा। बैनुलअक़्वामी (अंतरराष्ट्रीय) भाईचारे की इस से बड़ी मिसाल और क्या हो सकती है? हज दुनिया का सब से बड़ा सालाना (वार्षिक) इजितिमाम (सम्मेलन) है कम से कम पच्चीस लाख लोग वहां जमा होते हैं। आप बादशाह हों या फ़कीर, गरीब हों या अमीर, गोरे हों या काले, शरकी हों या ग़रबी, आप एक ही लिबास पहने हुए होंगे।

रसूल अल्लाह (स.अ.व.) ने अपने आखिरी खुल्ने (प्रवचन) में ऐसा फरमा दिया कि तमाम इंसान एक ही रब की मस्तिष्क (जीव) हैं अतः

किसी अरबी को अजमी पर या अजमी को अरबी पर कोई फ़ूज़ीलत हासिल नहीं। कोई गोरा काले से या काला गोरे से अफ़ज़ल (वरिष्ठ) नहीं है, बरतरी (उत्तमता) की बनियाद सिर्फ़ और सिर्फ़ तकबा (संयम) है।

सिर्फ़ तक़वा (संयम), नेकी और खुत्ता का भय ही अल्लाह तआला के यहाँ पूज़ीतात (वरियता) की कसौटी है। आप की कौम, आप का रंग आप को कोई बरतरी (वरियता) नहीं दिलाते। अल्लाह तआला के यहाँ सब इंसान समान हैं।

हाँ! अगर आप अल्लाह से ज़्यादा डरने वाले हैं, ज़्यादा परहेज़गार (सच्चे लोग) हैं। ज़्यादा मुक्ती है तो फिर अल्लाह तआला की नज़र में आप के अफ़ज़ल होने का इम्कान (संभावना) है।

हज के मौके पर तमाम हाजी लगातार यही शब्द दुहराते हैं: (بَيْكَ الْلَّهُمَّ بَيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَيْكَ... ) अनुवाद: हजिर हूं, ऐ अल्लाह मैं हजिर हूं। नहीं कोई माबूद। (पूजने योग्य।)

पूरे हज के दौरान वह लगातार यह शब्द दुहराते रहते हैं, ताकि यह उनके (विचार) मज़बूत हो जाएं यहां तक कि जब वह वापिस आते हैं तो फिर भी यह शब्द उन के दिमाग में गंजते रहते हैं।

इस्लामी अकीदे (आस्था) का बुनियादी स्तंभ यही है कि इस बात पर ईमान रखा जाए कि केवल अल्लाह तभी इस कायनात (सृष्टि) का अकेला बिना किसी को शामिल किये, पैदा करने वाला और मालिक है वही है जिसको इबादत की जानी चाहिए, अगर आप गैर करें तो एक और सिर्फ़ एक खुदा पर ईमान की सूत में ही आलमी भाईचारे का होना सम्भव है।

एक ही खुदा पूरी मानवजाति का पैदा करने वाला है। उसी ने सब के पैदा किया है। आप अमीर हों या गरीब, काले हों या गोरे, मर्द हों या औरत, आप का सम्बंध किसी अकीदे (आस्था) से हो, किसी जाति से हो, किसी देश या इलाके से हो, आप सब बराबर हैं क्योंकि आप सब एक ही खालिक (सृष्टि कर्ता) की मख्लूक हैं। आप सब को एक खुदा ने ही पैदा किया है। अगर आप एक रब पर ईमान रखते हैं तो आप वे बीच हकीकी भाईचारा पैदा होना सबाभाविक है।

यही कारण है कि दुनिया के अधिकतर बड़े धर्मों में उच्च स्तर पर एक ही खदा की संकल्पना पायी जाती है।

आक्सफोर्ड अंग्रेजी डिक्शनरी (शब्दकोष) में धर्म की परिभाषा कुछ इस प्रकार की गई है:

"Belief in a super human controlling power, a God or gods that deserve worship & obedience."

इस परिभाषा के आलोक में अगर आप किसी धर्म को समझना चाहते हैं तो इस के लिये आवश्यक है कि इस धर्म में खुदा की संकल्पना का समझा जाए। अन्य किसी धर्म के खुदा की संकल्पना को, उस धर्म व मानने वालों के कार्यों को साथे रख कर नहीं समझा जा सकता। क्योंकि ज़रूरी नहीं कि किसी धर्म के अनुयायी अपने धर्म की वास्तविक शिक्षण से आगाह (सचेत) हों और इन पर अमल भी कर रहे हों। अतः सब से अच्छा तरीका यह है कि उस धर्म के पवित्र विचारों का अध्ययन किया जाए कि उस में खुदा की कैसी संकल्पना पेश की गई है?

کورآن مسیح سوہا: آلےِ ایمان میں ہمہ باتا تھیں: قل یا نالِ کتب تعالیٰ کلمہ سو آئیں ویسیمُ الْعَدْلُ لَا تُنْسِكْ بِهِ شَيْئاً وَلَا تُنْسِدْ بِعْضًا بِعْضًا ارباباً مِنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوْلُوا فَقُولُوا أَشْهَدُوا بِاَنَّا مُسْلِمُونَ۔ (۱۰۳:۳)

“ऐ नवी (स-अ-व.), कहो! ऐ अहले किताब आओ एक ऐसी बात की तरफ़ जो हमारे और तुहारे बीच एक जैसी है। ये कि हम अल्लाह के सिवा किसी की बन्दगी (पूजा) न करें। उस के साथ किसी को शरीक न ठहराएं और हम में से कोई अल्लाह के सिवा किसी को अपना रब न बना ले। इस दावत को कुबूल करने से अगर वह मुंह मोड़े तो साफ़ कह दो कि गवाह रहो हम तो मुस्लिम हैं, और खुदा की इताअत बन्दगी (पूजने वाले) करने वाले हैं।” 3:64

जैसा कि अर्ज किया गया किसी धर्म को समझने के लिये ज़रूरी है कि उस धर्म में खुदा के संकल्पना को समझ लिया जाए। अगर किसी धर्म के खुदा का तसव्वर आप की समझ में आ गया तो गोया आप ने उस धर्म को समझ लिया।

आईए सब से पहले हिंदूमत में खुदा के तसव्वर को समझने की कोशिश करते हैं।

अगर आप एक आम हिंदू से जो अलिम (ज्ञानी) नहीं है, यह पूछेंगे कि वह कितने खुदाओं की इबादत करता है तो उसका जवाब अलग हो सकता है। हो सकता है वह कहे “तीन” या कहे कि “एक सौ” या “एक हजार”। यह भी सम्भव है कि उसका जवाब हो 33 करोड़। लेकिन अगर आप एक पढ़े लिखे अलिम (ज्ञानी) हिंदू से यही प्रश्न पूछें तो उसका जवाब होगा, हकीक़त में हिंदुओं को एक और सिर्फ़ एक खुदा की ही इबादत करनी चाहिए और इसी पर ईमान रखना चाहिए। आप हिंदू “हूलू” (गड़बड़) के अकीरे पर यक़ीन रखता है। वह कहता है कि हर चीज़ खुदा है, वक्ष खुदा है, सूरज खुदा है, चांद खुदा है, बंदर खुदा है, सांप खुदा है और खुद इसान भी खुदा है। “हर चीज़ खुदा है।”

जब कि हम मुसलमानों का विश्वास है कि “हर चीज़ खुदा की है।” यानी हम इस जुमले में सिर्फ़ एक शब्द “की” का इजाफ़ा करते हैं। “हर चीज़ खुदा की है।” सारा फ़र्क़ इसी एक शब्द “की” का है। हिंदू कहता है। “हर चीज़ खुदा है।” मुसलमान कहता है “हर चीज़ खुदा की है।” अगर इस एक शब्द का मसला हल कर लिया जाए तो हिंदू और मुसलमान मूर्त्तिप्रकृति (सहमत) हो सकते हैं। उनके इखुतिलापनत (मत-भिन्नता) का खात्मा हो सकता है।

यह किस तरह होगा? कुरआन इस का तरीक़ा यह बताता है कि जो

बातें हमारे बीच समान हैं उन पर एक राय कर ली जाए और उनमें से पहली बात क्या है? यह कि हम सिर्फ़ एक खुदा के अलावा किसी की इबादत नहीं करेंगें।

अब हाल यह है कि हिंदुओं के पवित्र ग्रंथों में से सब से अधिक पढ़ा जाने वाला और सर्वमान्य धर्म ग्रंथ “भगवद् गीता” है। अगर आप भगवद् गीता का अध्ययन करें तो उस में आप को यह बयान भी मिलेगा:

“और वह लोग जिन की अक्ल व समझ मादी (भौतिक) इच्छाएं छिन चुकी हैं, वह ज्ञाते खुदाओं की इबादत करते हैं। एक हकीकी खुदा के अलावा।” (7:13)

इस तरह अगर आप उपनिषद का अध्ययन करें तो आप चंद्रोग्राय उपनिषद में लिखा हुआ पाएंगे कि:

“खुदा एक ही है, दूसरा कोई नहीं।”

(खण्ड-1, भाग-2, अध्याय 6)

“उस एक के अलावा कोई खुदा नहीं और वह किसी से पैदा भी नहीं हुआ।”

(सवितासूत्रःउपनिषद)

“उस जैसा कोई भी नहीं।”

(सवितासूत्रःउपनिषद)

“उसकी कोई सूरत नहीं है, उसको कोई देख नहीं सकता।”

(सवितासूत्रःउपनिषद)

इसी तरह हिंदू मत के पवित्र ग्रंथों में से पवित्र वेदों की बात की जाती है। बुनियादी तौर पर चार वेद हैं:

★ क्रष्णवेद

★ यजुर्वेद

★ सामवेद

★ अथर्ववेद

अगर आप इन वेदों का अध्ययन करें तो इन में आप को उपरोक्त प्रकार के कथन मिलेंगे:

“उस का कोई अक्स (प्रतिबिम्ब, परछाई) नहीं है।”

(यजुर्वेद)

“वह हर आकार से पवित्र है।

(यजुर्वेद)

और यजुर्वेद की अगली ही पर्वित में यह कथन भी मौजूद है: “जो लोग सरस्वती की पूजा करते हैं। वह अंधकार में प्रवेश कर रहे हैं।”

(यजुर्वेद)

“सरस्वती” से मुराद प्राकृतिक दृष्ट्यों जैसे आग, पानी और हवा हैं। आगे यह कहा जाता है:

“और जो लोग असम्भवति की पूजा करते हैं वह इस से अधिक अंधकार में दाविल हो रहे हैं।” (यजुर्वेद)

सरस्वती से तात्पर्य है इंसान की बनाई हुई चीजें (कृत्रिम वस्तुएं) जैसे मेज, कुर्सियां आदि इंसान के बनाए हुए बुत भी इस में शामिल हैं। इसी तरह अगर आप अर्थवर्वेद का अध्ययन करें तो उस में भी आप को इस तरह के बयान मिलेंगे।

“और निसंह महानता, महान प्रमात्मा ही के लिये है।”

(अथर्ववेद)

वेदों में से अधिक पवित्र “ऋग्वेद” को समझा जाता है।

“साधु और नेक लोग महान प्रमात्मा को कई नामों से पुकारते हैं।” (ऋग्वेद)

ऋग्वेद में महान प्रमात्मा की कई परिभाषाएं बयान की गई हैं और इसके लिये कई नामों को रेखांकित किया गया है, उनमें से एक नाम “ब्रह्मा” है।

अगर आप ब्रह्मा का अंग्रेजी अनुवाद करें तो वही होगा Creator।

अगर ब्रह्मा का अरबी अनुवाद करें तो वह होगा;..... खालिक (पैदा करने वाला)।

हम मुसलमानों को इस बात पर कोई आपत्ति नहीं होगी कि कोई महान खुदा को ‘खालिक’ (पैदा करने वाला) कह कर पुकारता है या Creator ब्रह्मा कह कर। लेकिन अगर कोई कहे कि ब्रह्मा वह खुदा है जिस के चार सिर हैं और हर सिर पर एक ताज है, तो हम मुसलमानों को इस बात पर स्वाभाविक आपत्ति होगी।

इसके अलावा यह बात सवितासूत्र, उपनिषद के विरोध में भी जाएगी जिस में कहा गया है:

“कोई इस से मुशाबह (समरूप) नहीं है।”

इसी तरह ऋग्वेद में खुदा को ‘विष्णु’ कहकर भी पुकारा गया है। यह भी एक ख्रबसूरत नाम है जिसका अंग्रेजी अनुवाद The Sustainer होगा। अरबी में इस शब्द का अनुवाद होगा “रब”।

हम मुसलमानों को इस बात पर कोई आपत्ति नहीं होगी कि उस एक खुदा को रब या Sustainer या विष्णु कहकर पुकारा जाए। लेकिन उस समय यकीन हमें अधिक आपत्ति होगी जब कहा जाए कि विष्णु वह खुदा है जिस के चार हाथ में “चक्र” है, एक हाथ में कंवल का फूल है। इस तरह के कथनों से हम बिल्कुल सहमत नहीं होंगे।

इसके अलावा ऐसी बात करने वाले वेदों के इस कथन का भी विरोध करेंगे कि “इस का कोई अक्स (परछाई) नहीं है।” क्योंकि इस प्रकार वह खुदा का अक्स (परछाई) निश्चित चित्र के रूप में पेश कर रहे हैं। ऋग्वेद में भी यही कहा गया है:

“सारी तरीफें उसी के लिये हैं और वही पूजा के लायक (योग्य) है।” (ऋग्वेद)

“भगवान एक ही है, दूसरा नहीं है, नहीं है, ज़रा भी नहीं है।” (ऋग्वेद)

मानो खुद हिंदू मत के पवित्र ग्रंथों को पढ़कर ही हिंदू धर्म की वास्तविक आस्था को समझा जा सकता है और यूं हिंदू मत में खुदा की संकल्पना को समझना संभव और आसान है।

अब हम आते हैं यह दिव्यत में खुदा की संकल्पना की तरफ। अगर आप “अहदनामा अतीक” (नवीन सिद्धि) का अध्ययन करें तो इस में आप को निम्नलिखित आयात मिलेंगी।

“कुहूस, कुहूस, कुहूस रब्बुल अपवाज है।”

“सारी ज़मीन उसके जलाल (क्रोध) से भरी हुई है।” (यसइयाह: 6/4)

“मैं ही यहूद हूं मेरे सिवा कोई बचाने जाला नहीं।” (यसइयाह: 43/11)

“मैं ही खुदाबन्द हूं मेरे सिवा कोई खुदा नहीं।” (यसइयाह: 45/4)

“याद करो कि मैं खुदा हूं और कोई दूसरा नहीं, मैं खुदा हूं और मुझ सा कोई नहीं।”

मेरे हुजूर तू गैर मावूर्ते (अपूर्व) को न मानना। तू अपने लिये कोई तराशी हुई मूरत न बनाना। न किसी वस्तु का आकार बनाना जो ऊपर आसमान या नीचे ज़मीन में या ज़मीन के नीचे पानी में है। तू उन के आगे सज्जा (माथा टेकना) न करना और न उनकी इबादत (पूजा) करना क्योंकि मैं खुबांद तेरा खुदा, स्वाभिमानी खुदा हूं।

(ख़रूज़: 20:7-5)

यूं “अहदनामा कदीम” (प्राचीन संविदा) का अध्ययन करके आप यहूदियत में खुदा का तस्वूर अच्छी तरह समझ सकते हैं।

लिहाज़ा हम यह देखने में हक़ के लायक है कि यहूदियत में खुदा की संकल्पना को समझने के लिये आवश्यक है कि इसे पुराने अहद नामें से ही समझा जाए। मसीहियत में खुदा की संकल्पना पर बात करने से पहले मैं यह स्पष्ट करना भी ज़रूरी समझता हूं कि खुद ईसाईयत के अलावा, इस्लाम दुनिया का अकेला धर्म है जिस में हज़रत ईसा अलैहिस्सलाम पर ईमान लाना बुनियादी अकाइद (मौलिक अवधारणाओं) में शामिल है। कोई मुसलमान उस वक्त तक मुसलमान हो ही नहीं सकता जब तक वह हज़रत ईसा अलैहिस्सलाम को अल्लाह का नवी न माने। हम उन्हें मसीह अलैहिस्सलाम समझते हैं और यह अकीदा (विश्वास) रखते हैं कि उनका जन्म चमत्कारिक रूप से हुआ था। वह बिना किसी पिता के पैदा हुए थे। हालांकि आज कल के बहुत से ईसाई यह बात नहीं मानते। हमारा यह अकीदा है कि वह अल्लाह तआला के हासला रखने वाले पैग़बरों में से एक थे। अल्लाह तआला ने उन्हें मोज़िज़ात (चमत्कार) दिये। वह अल्लाह के हुक्म से कोड़ियों को ठीक कर देते थे। अंधों की बीनाई (इष्टि) लौटा देते थे। यहां तक कि अल्लाह तआला के हुक्म से मुर्दों को जिंदा कर दिया करते थे। यहां तक तो हम और ईसाई सहमत हैं लेकिन कुछ ईसाई यह अकीदा (विश्वास) रखते हैं कि हज़रत ईसा अलैहिस्सलाम ने खुदाई में शरीक होने का या उलूहियत (खुदाई) का दावा किया था।

हालांकि अगर आप इंजील का अध्ययन करें तो पूरी इंजील में कहीं

भी आप को कोई ऐसा बयान (कथन) नहीं मिलेगा जिस में हज़रत ईसा अलैहिस्सलाम ने उलूहियत (खुदाई) का दावा किया हो या यह कहा हो कि मेरी इबादत (पूजा) करो।

इंजील में तो हज़रत ईसा अलैहिस्सलाम के इस प्रकार के कई कथन मिलते हैं:

“अगर तुम मुझ से मुहब्बत रखते तो इस बात से खुश होते कि मैं बाप के पास जाता हूं क्योंकि बाप मुझ से बड़ा है।”

(यूहना 14:28)

“मेरा बाप सब से बड़ा है।”

(यूहना 10:29)

“मैं खुदा की रूह की सहायता से बदरुहों को निकालता हूं।”

(मती 12:28)

“मैं बदरुहों (दुष्टात्मा/प्रेत) को खुदा की कुदरत से निकालता हूं।”

(लूक़ा 11:20)

“मैं अपने आप से कुछ नहीं कर सकता, जैसा सुनता हूं अदालत करता हूं और मेरी अदालत सच्चाई हैं क्योंकि मैं अपनी मर्जी से नहीं बल्कि अपने भेजने वाले की मर्जी से चालता हूं।”

(यूहना 5:30)

अगर कोई यह कहे कि मैं अपनी मर्जी नहीं चाहता बल्कि खुदा की मर्जी चाहता हूं तो हक़ीकी तौरपर “अपनी मर्जी को अल्लाह की मर्जी के अनुसार कर देना है।” और अगर इसका अरबी अनुवाद एक शब्द में किया जाए तो वह शब्द होगा “इस्लाम।” वह व्यक्ति जो अपनी मर्जी और इच्छा को अल्लाह तबारक व तआला की रज़ा के अनुसार कर देता है, मुसलमान कहलाता है।

हज़रत ईसा अलैहिस्सलाम अपने से पहले के पैग़बरों की शरीयतें (धर्म संविधान) समाप्त करने के लिये तशरीफ़ नहीं लाए थे बल्कि वास्तविक तौर पर वह उनकी तसदीक (पुष्टि) के लिये आये थे। हज़रत ईसा अलैहिस्सलाम खुद फरतमाते हैं:

“यह न समझो कि मैं तौरत या नवियों की किताबों को मंसूखा (निरस्त) करने आया हूं, रद करने नहीं बल्कि पूरा करने आया हूं। क्योंकि मैं तुम से सच कहता हूं कि जब तक आसमान और ज़मीन टल

न जाएं, एक नुक्ता या एक शोशा (चिन्ह) तौरत से हरगिज़ नहीं टलेगा जब तक सब कुछ पूरा न हो जाए, तो जो कोई इन छोटे से छोटे हुक्मों में से भी किसी को तोड़ा और यही आदमियों को सिखाएगा, वह आसमान की बादशाही में सब से छोटा कहलाएगा। लेकिन जो उन पर कर्म करेगा और उनके शिक्षा देगा वह आसमान की बादशाही में बड़ा कहलाएगा। क्योंकि मैं तुम से कहता हूं कि अगर तुम्हारी सच्चाई धर्म शास्त्रों की सच्चाई से अधिक न होगी तो तुम आसमानों की बादशाही में हरगिज़ दखिल न होगे।”

(मंत्री 5:17,20)

इसी प्रकार हज़रत ईसा अलैहिस्सलाम ने कभी यह दावा नहीं किया कि वह स्वयं खुदा हैं बल्कि हमेशा यही फ़रमाते रहे कि खुदा ने उन्हें भेजा है। यूहन्ना की इंजील में आता है:

“और जो कलाम तुम सुनते हो वह मेरा नहीं बल्कि बाप का है जिस ने मुझे भेजा है।”

(यूहन्ना 14:24)

“और हमेशा की ज़िन्दगी यह है कि वह तुझ एक खुदा और बरहक़ (सत्य) को और यशुअ मसीह को जिसे तूने भेजा है मानों।”

(यूहन्ना 17:3)

“ऐ इसराईलियों! यह बाते सुनों कि यशुअ नासरी एक व्यक्ति था जिस का खुदा की तरफ़ से होना तुम पर इन चमत्कारों और आश्चर्य के कर्मों और निशानों से साबित हुआ, जो खुदा ने उसके द्वारा तुम में दिखाए, चुनांचे तुम स्वयं ही जानते हो।”

(आमा 2:22)

जब हज़रत ईसा अलैहिस्सलाम से पूछा गया कि पहला हुक्म क्या है, तो उन्होंने वही जवाब दिया जो हज़रत मूसा अलैहिस्सलाम ने दिया था:

“ऐ इसराईल सुन! खुदावंद हमारा खुदा एक ही खुदावंद है।”

(मरक्स 12:29)

आप ने देखा कि ईसाईयत में खुदा की संकल्पना को समझने के लिये इंजील का अध्ययन कितना ज़रूरी है, गोया इंजील का अध्ययन किये बिना ईसाईयत में खुदा की संकल्पना को समझना सम्भव नहीं।

अब हम इस्लाम की ओर आते हैं और देखते हैं कि इस्लाम में खुदा

की संकल्पना किया है? इस्लाम में खुदा की संकल्पना के बारे में कई प्रश्नों का बेहतरीन जवाब कुरआन मजीद के सूरः इख्लास में मौजूद है:

فُلْهُوَاللَّهُ أَحَدٌ أَللَّهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُوْأَحَدٌ (तनहा)

“कहो वह अल्लाह है, एक (तनहा)। अल्लाह सब से बेनियाज़ (निलौभ) है और सब उसके मुहताज़ (पाने वाले) हैं। न उसकी कोई औलाद है और न वह किसी की औलाद है और कोई उस का हमसर (साथी) नहीं है।”

यह सूरः, इस्लाम में खुदा का तसव्वर, अल्लाह तआला की संकल्पना चार पंक्तियों में पेश कर देती है। अब जो कोई भी खुदाई का दावा करे उसको इन चार पंक्तियों में मौजूद मेयर (कसौटी) पर पूरा उत्तरना होगा। अगर वह इन शर्तों पर पूरा उत्तरता है तो फिर हम मुसलमान उसे खुदा मान सकते हैं।

पहली शर्तः

فُلْهُوَاللَّهُ أَحَدٌ कहो कि वह अल्लाह है, तनहा है

दूसरी शर्तः

اللَّهُ الصَّمَدُ वह बे नियाज़ (निलौभ) है,

तीसरी शर्त है:

لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ न इस से कोई पैदा हुआ है और न वह किसी से पैदा हुआ है।

चौथी शर्त यह है:

لَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُوْأَحَدٌ कोई उस जैसा नहीं, उसका हमसर (साथी) नहीं।

सूरः इख्लास उलूहियत (खुदाई) की कसौटी है। खुदा के विषय में या खुदा से सम्बंधित ज्ञान को उलूहियत (Theology) कहते हैं और सूरः इख्लास कुरआन मजीद की एक सौ बारहवीं सूरः हक़ीकत-ए-इलाहिया की कसौटी है क्योंकि खुदाई के किसी भी दावेदार का दावा इस सूरः की रौग्नी में परखा जा सकता है। ऐसे किसी भी दावे को इस चार पंक्ति की तारीफ़ पर पूरा उत्तरना होगा। अगर कोई इस तारीफ़ पर पूरा उत्तरा है तो हम उसे खुदा मान लेंगे।

जैसा कि हम पहले भी स्पष्ट कर चुके हैं, हकीकी आलमी (वैश्वक) भाइचारे के लिये आवश्यक है कि सब एक ही खुदा पर ईमान (निष्ठा) रखें। अगर खुदाई का कोई उम्मीदवार इस चार लाईनों पर पूरा उत्तरता है तो हमें उसका दावा स्वीकार करने पर कोई एतिराज़ नहीं।

आप जानते हैं कि बहुत से लोग खुदाई के ज्ञौठे दावे करते रहे हैं। आइयें देखते हैं कि क्या ऐसे लोग इस इमिहान में पूरा उत्तर सकते हैं?

ऐसे लोगों में से एक व्यक्ति गुरु रजनीश था। आप को इल्म (मालूम) है कि कुछ लोग रजनीश को खुदा मानते हैं। मेरे एक भाषण के बाद प्रश्न व उत्तर के बक्फ़े (मध्यान्तर) के दौरान, एक हिंदू दोस्त ने कहा कि “हम भगवान रजनीश को खुदा नहीं मानते।” मैंने उसे बताया कि मुझे भी इस बात से सहमति है। मैं हिंदूमत के पवित्र ग्रंथों का अध्ययन कर चुका हूं। उनमें कहीं भी यह नहीं लिखा हुआ कि भगवान रजनीश खुदा हैं। मैं ने जो बात की थी वह यह थी कि “कुछ लोग भगवान रजनीश को खुदा मानते हैं। मैं भलीभांती जानता हूं कि सारे हिंदुओं को उसपर विश्वास नहीं है।

बहरहाल हम इन लोगों के दावे का तज़िया (विश्लेषण) करते हैं जिन का कहना है कि भगवान रजनीश खुदा है। पहली शर्त, पहली परीक्षा जिस पर उसे पूरा उत्तरना होगा वह है:

كُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ  
वह अल्लाह है, तनहा है

किया भगवान रजनीश एक और तनहा है? हम जानते हैं कि इस जैसे बहुत से लोग मौजूद हैं जो खुदाई का दावा करते हैं। खास तौर पर हिंदुस्तान में ऐसे बहुत से लोग मौजूद हैं तो वह तनहा कैसे हुआ?

लेकिन इसके मानने वाले कहेंगे कि वह एक ही था लिहाज़। हम अगली शर्त की तरफ बढ़ते हैं, दूसरी शर्त है:

اللَّهُ الصَّمَدُ  
वह बेनियाज़ (निलोंभ) है और सब उसके मुहताज़ (अधीनस्तथ) हैं।

क्या रजनीश बेनियाज़ (निलोंभ) था? क्या वह किसी का मोहताज़ नहीं था? उसकी जीवनी पढ़ने वाले जानते हैं कि वह दम्पे का मरीज़ था। सख्त कमर दर्द का शिकार रहता था और जियावितिस (शूगर) का भी मरीज़ था। उसने यह भी कहा कि जब अमेरिका में उसे गिरफ्तार किया गया था तो गिरफ्तारी के समय उसे ज़हर भी दिया गया। ज़रा अंदाज़

लगाईए यह अच्छी बेनियाज़ है कि खुदा को ज़हर दिया जा रहा है।

तीसरी परीक्षा जिस पर उसे पूरा उत्तरना होगा, वह है:

لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ  
न उस से कोई पैदा हुआ है और न वह किसी से पैदा हुआ है।

लेकिन रजनीश के विषय में हम सब जानते हैं वह मध्यप्रदेश में पैदा हुआ था। उसका बाप भी था। उसकी माँ भी थी। उसके माता पिता बाद में उसके अनुयायी बन गये थे। 1981ई० में वह अमेरिका गया और हज़ारों अमेरिकियों को अपना अनुयायी बनाने में सफल हो गया। आखिर में उसने अमेरिका में अपना एक पूरा गांव बसा लिया जिस का नाम रजनीशपूरम था। बाद में अमरीका की हुक्मत ने उसे गिरफ्तार करके जेल भेज दिया और 1985ई० में उसे अमेरिका से निकाल दिया गया।

1985ई० में वह हिंदुस्तान आपिस पहुंचा। यहां उसने पूरा शहर में अपना एक मर्कज़ (केंद्र) बना लिया। यह केंद्र “ओशो कमयून” कहलाता है। अगर आप को वहां जाने का अवसर हो तो वहां लिखा हुआ रजनीश का कुला (अभिलेख) ज़रूर पढ़िये। एक पत्थर पर यह तहरीर लिखी है:

“भगवान रजनीश

ओशो रजनीश, न कभी पैदा हुआ और न कभी मरा

अलबत्ता उसने 11 दिसम्बर 1931ई० से 19 जनवरी 1995ई० तक

इस धरती का एक दीरा किया।”

इस तहरीर (लेख) में वह यह बताना भूल गये हैं कि 21 देशों ने रजनीश को बीजा देने से इंकार कर दिया था। ज़रा अंदाज लगाईए, खुद खुदा दुनिया का दौरा कर रहा है और उसे पासपोर्ट और बीजों की ज़रूरत पड़ रही है।

आखिरी परीक्षा यह है कि:

لَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُورٌ أَحَدٌ  
और कोई इसका हमसर (साथी) नहीं।

यह शर्त भी ऐसी मुश्किल है कि सिफ़्र अल्लाह के सिवा कोई भी इस पर पूरा नहीं उत्तर सकता। अगर आप खुदा का तक़ाबुल (मुकाबला) दुनिया की किसी भी वस्तु से कर सकें तो इस का साफ़-साफ़ अर्थ यह हुआ कि वह खुदा नहीं है।

मिसाल के तौरपर: मान लीजीए कोई व्यक्ति कहता है कि खुदा ऑर्नल्ड श्वारज़ेंगर से हज़ार गुना अधिक शक्तिशाली है। ऑर्नल्ड को तो

आप जानते होंगे जिसे दुनिया का सब से शक्तिशाली व्यक्ति समझा जाता है। जिसे मिस्टर यूनिवर्स का खिलाफ दिया गया है तो अगर कोई यह कहता है कि खुदा ऑर्नल्ड श्वारज़ेंगर में या किंग कांग में या दारा सिंह में या किसी और से एक हज़ार गुना शक्तिशाली है या दस लाख गुना शक्तिशाली है, तो वह खुदा का तकाबुल (मुकाबला) मानवजाति से कर रहा है और वह जिस का तकाबुल (मुकाबला) हो सके, खुदा नहीं हो सकता। चाहे लाखों गुना का फर्क हो या करोड़ों गुना का, लेकिन अगर तकाबुल (मुकाबला) सम्भव है तो इस का अर्थ है कि आप खुदा का जिक्र नहीं कर रहे। खुदा का मुकाबला इस दुनिया की किसी भी चीज़ से नहीं किया जा सकता।

कुरआन मजीद इस बारे में हमें बताता है:

فِي أَذْغُورَ اللَّهُ أَوْذْغُورُ الرَّحْمَنِ إِيَّا نَّاهِيَةً أَحْسَنَيِ

(١٠٠:١٤)

“ऐ नबी (स.अ.व.)! उनसे कहो अल्लाह कहकर पुकारो या रहमान कहकर, जिस नाम से भी पुकारो, उसके लिये सब अच्छे ही नाम हैं।” (١٠٠:١٤) (छालीमीठ)

आप अल्लाह सुबहानाहु व तआला को किसी भी नाम से पुकार सकते हैं, लेकिन शर्त यही है कि यह नाम खूबसूरत होना चाहिए और इसे सुनकर आप के ज़ेहन में कोई तस्वीर नहीं बननी चाहिए। यानी इस नाम के साथ कोई आकार जुड़ा नहीं होना चाहिए। कुरआन मजीद में अल्लाह तआला के लिये 99 नाम प्रयुक्त हुए हैं जैसे अर-रहमान, अर-रहीम।

हम मुसलमान खुदा के लिये शब्द “अल्लाह” इसेमाल करते हैं। खुदा या अंग्रेज़ी के शब्द God के बजाए हम किसी भी भाषा में अरबी के शब्द “अल्लाह” को प्राथमिकता देते हैं। इस का कारण यह है कि अंग्रेज़ी शब्द God के साथ बहुत से दूसरे शब्द भी जुड़े हैं जिनके कारण उसके अर्थ में बहुत से परिवर्तन सम्भव हैं। मिसाल के तौरपर अगर आप इस शब्द के आखिर में शब्द “S” लगा दें तो यह बहुवचन बन जाएगा “Gods” लेकिन खुदा शब्द का बहुवचन सम्भव ही नहीं है और अल्लाह शब्द का कोई बहुवचन है भी नहीं।

इसी तरह अगर आप God के आखिर में “dess” लगा दें तो यह शब्द स्त्रीलिंग बन जाएगा यानी Goddess जिसका अर्थ होगा महिला खुदा।

लेकिन अल्लाह तआला के साथ जिस (लिंग) की कोई कल्पना नहीं। न स्त्रीलिंग न पुलिंग इस प्रकार से भी अरबी शब्द ‘अल्लाह’ बेहतर है क्योंकि इस शब्द के साथ भी कोई लिंग जुड़ा नहीं है। यह अकेला शब्द है।

अगर आप शब्द God के साथ Father लगा दें तो यह Godfather बन जाएगा। आप कहते हैं वह जो है वह उसका गॉडफादर है यानी संरपरस्त (अधिभावक) है। लेकिन अल्लाह तआला के साथ कोई ऐसा शब्द नहीं लगा सकता। Allah-Father या “अल्लाह अब्बा” कोई शब्द नहीं है। इसी तरह अगर आप God के साथ Mother लगा दें तो Godmother बन जाएगा लेकिन दूसरी तरफ़ Allah-Mother या “अल्लाह अम्मी” कोई शब्द नहीं है। इस तरह से भी शब्द “अल्लाह” एक अकेला शब्द है।

यही नहीं, अगर आप शब्द God से पहले Tin लगादें तो यह शब्द Tin-God बन जाएगा यानी झूठा या जाली खुदा। लेकिन इस्लाम में आप को इस तरह का कोई शब्द नहीं मिलेगा। अल्लाह एक ऐसा शब्द है जिस के साथ इस प्रकार के उपाद चिन्ह लग ही नहीं सकते।

ऊपर जिक्र किए गए कारणों की बिना पर हम मुसलमान अंग्रेज़ी शब्द God के बजाए अरबी शब्द अल्लाह को तरजीह (प्राथमिकता) देते हैं। अलबत्ता अगर कुछ मुसलमान इस लिये अल्लाह के बजाए God का शब्द प्रयोग करते हैं कि जो गैर मुस्लिम “अल्लाह” के तसव्वर को नहीं समझते वह उनकी बात समझ सकें तो मुझे इस पर कोई ऐतराज़ (आपत्ति) नहीं है। लेकिन फिर भी इस्लाम में प्राथमिकता, बेहतर शब्द यानि अल्लाह को ही प्राप्त है, अंग्रेज़ी शब्द God को नहीं।

• इस्लाम में हकीकी भाईचारे की कल्पना सिर्फ़ उफ़की (क्षितिजिय) नहीं उमूदी (अमूर्त) भी है। यानि इस्लाम सिर्फ़ इतना ही नहीं करता कि सारे इलाक़ों के रहने वाले तमाम इंसानों के बीच भाईचारे की अवधारणा दे, बल्कि इस से भी एक क़दम आगे जाता है। उमूदी (मूर्त) तसव्वुर से अर्थ यह है कि हम से पहले गुज़रने वाले लोग और बाद में आने वाले लोग भी हमारे भाई हैं।

भूतकाल में इस ज़मीन पर रहने वाले लोग और हम जो आज इस ज़मीन पर ज़िंदा है हकीकी एक ही जाति से, एक ही उम्मत से सम्बद्ध

रखते हैं। यह ईमान का सम्बंध है। यह वह भाईचारा है जो ईमान बिल्लाह के नतीजे में पैदा होता है। इस प्रकार भाईचारे की एक अमूर्त कल्पना हमारे सामने आती है। यह ईमानी भाईचारा है जो ज़मानी भी है और मकानी भी। दुनिया के तमाम धर्मों में किसी एक ख़ालिक़ पर ईमान को बुनियादी हैसियत प्राप्त है।

अगर आप ध्यान दें तो हकीकी भाईचारा इसी सूरत में पैदा हो सकता है और दुनिया भर में रह सकता है जब तमाम लोग एक ही खुदा पर ईमान रखें, एक ख़ालिक़ और एक मालिक पर ईमान रखें। इस तरह भाईचारे का जो रिश्ता बजूद में आएगा वह खून के रिश्ते से भी ज़्यादा मज़बूत और ज़्यादा महत्वपूर्ण होगा।

मैं ने पहले ही कहा है कि इस्लाम हमें माता-पितां की आज्ञा के पालन का हुक्म देता है।

कुरआन मजीद में अल्लाह तआला फरमाता है:

وَقُضِيَ رُبُكَ الْأَتَعْبُدُ لِإِلَاهٍ وَبِالَّذِينَ اخْسَانُوا إِلَيْنَا أَنَّا بَلَّغْنَا عَنْكَ الْكَبَرَ  
أَخْدَهُمَا أَوْ كَلَّهُمَا فَلَا تَقْلِيلَ لَهُمَا أَفْ وَلَا تَتَهْرِهِمَا وَلَقْلَلُهُمَا كُلُّ كُبْرَا

وَاحْفَضْ لَهُمَا خَنَاجَ الْمُلْكِ مِنَ الرُّخْمَةِ وَلَقْلَلُهُمَا كَمَا رَبِّيَ صَفِيرًا  
(٢٢:٣٧)

“तेरे रब ने फैसला कर दिया है कि तुम लोग किसी की इबादत न करो, मगर सिर्फ़ उसकी। माता-पिता के साथ नेक सुलूक (अच्छा व्यवहार) करो, अगर तुम्हारे पास उनमें से कोई एक या दोनों बूढ़े होकर रहें तो उन्हें उफ़ तक न कहो। न उन्हें डिड़क कर कर जवाब दो बल्कि उनके साथ एहतिराम (आदर) के साथ बात करो और नर्मी और रहम के साथ उनके सामने झुक कर रहो और दुआ किया करो कि “परवरदिगर! इन पर रहम फ़रमा जिस प्रकार उन्होंने रहमत व शफ़व़क़त (मेहरबानी) के साथ मुझे बचपन में पाला था।”

इन आयातों की रैशी में माता-पिता को इज्जत, एहतिराम और प्रेम देना हर मुसलमान का फ़र्ज़ है लेकिन इस के बावजूद एक चीज़ ऐसी है जिस में माता-पिता का हुक्म भी नहीं माना जा सकता। सूरह: लुक्मान में फरमाया गया है:

وَإِنْ جَاهَدْكُ عَلَيْنَ تُشْرُكُ بِيْ مَا لَيْسَ لَكُ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطْهِمُهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي

اللَّهُمَّ مَغْرُوفٌ وَأَتْبِعْ شَيْلَمَ مِنْ تَابَ إِلَيْكَ مَنْ إِلَيْكَ مَرْجِعُكُمْ فَإِنْ كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ  
(١٥:١)

“लेकिन अगर वह तुझ पर दबाव डालें कि मेरे अल्लाह के साथ तू किसी ऐसे को शांति करे जिसे तू नहीं जानता तो उनकी बात हरगिज़ न मान। दुनिया में उनके साथ नेक बर्ताव करता रह। मगर अनुमान उस व्यक्ति के रास्ते की कर जिस ने मेरी ओर अपना झुकाव किया है। फिर तुम सब को पलटना मेरी ही ओर है, इस समय मैं तुम्हें बतादूँगा कि तुम कैसे कार्य करते रहे हो।”

गोया बालिदैन (माता-पिता) की आज्ञा जो एक ज़रूरी कार्य है, उनकी आज्ञा भी वहीं तक है जहां तक वह अल्लाह तआला की अवज्ञा का हुक्म न दें। अल्लाह तआला के आदेश ही ऊंचे हैं और जहां दोनों एहकाम में टकराव हो वहां आप अल्लाह का हुक्म ही मानें। इसी तरह ईमान और अक्बीदे (विश्वास) की बुनियाद पर बनने वाला भाईचारा ही हकीकी भाईचारा है। ईमान का रिश्ता खून के रिश्ते से ऊंचा है। कुरआन हमें बताता है:

فَلَمَّا إِنْ كَانَ إِنَّا وَكُمْ وَإِنَّا وَكُمْ وَأَخْرَانِكُمْ وَأَخْرَانِكُمْ وَأَمْوَالِنَ  
أَفْرَقْنَاهُمْ وَتِجَارَهُمْ خَشْوَنَ كَسَادَهَا وَمَسْكِنَ تَرْضَوْنَهَا أَكْبَرِ الْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ  
وَجَهَادِ فِي سَبِيلِهِ فَرَرَصُرُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَأَنْهِدِ الْقَوْمَ الْفَقِيرِينَ  
(٢٠:٩)

“ऐ नबी (स.अ.व.)! कह दो कि अगर तुम्हारे बाप और तुम्हारे बेटे और तुम्हारे भाई और तुम्हारी बीवीयां और तुम्हारे रिश्तेदार और तुम्हारा वह माल जो तुमने कमाए हैं और तुम्हारे वह कारोबार के इच्छे पड़ जाने का तुम को भय है और तुम्हारे वह घर जो तुम को पसंद हैं, तुम को अल्लाह और उसके रसूल और उसके रास्ते में जिहाद से अधिक प्यारी है तो प्रतीक्षा करो, यहां तक कि अल्लाह अपना फैसला तुम्हारे सामने ले आए और अल्लाह गुहाहगर लोगों की देखरेख नहीं करता।”

इस आयत-ए-मुबारका में अल्लाह तआला पूछ रहा है कि बताओ और सोचो तुम्हारी प्राथमिकताएं किया है? क्या तुम्हें अपने बेटे प्यारे हैं? या तुम्हें अपने माता-पिता प्यारे हैं? या तुम्हारी बीवी? बीवी का शब्द पति के हक में पली के लिए और पत्नी के हक में पति के लिए प्रयुक्त होता है, (अंग्रेजी शब्द Spouse के अर्थों में) या दूसरे रिश्तेदार?

इसके बाद आगे बताया गया है कि क्या तुम्हारी प्रथिमकता माल व दैलत, कारोबार और जायदाद है? क्या यह सारी चीज़े तुम्हें अधिक पसंद हैं, अगर तुम इन चीज़ों को अल्लाह और उसके रसूल (स.अ.व.) और उनकी राह में जिहाद करने के मुकाबले में ज्यादा अपारी समझते हो तो, फिर अल्लाह के फ़ैसले यानी अपनी सज़ा का इतिजार करो।

मालूम यह हुआ कि अगर माता-पिता किसी काम का हुक्म दें जिस से अल्लाह और उसके रसूल (स.अ.व.) ने मना किया हो तो उस काम का करना जायज़ नहीं। माता-पिता या औलाद या बीबी या दूसरे किसी रिश्तेदार की मुहब्बत में चोरी करना, बेईमानी करना, रिश्वत लेना, किसी के साथ अन्याय करना, किसी की हत्या करना अल्लाह के अज़ाब का कारण बन सकते हैं।

इसी तरह माल व दैलत, कारोबार, जायदाद बनाने की इच्छा में सही और ग़लत से वे परवाह हो जाना भी खुदा के अज़ाब (क्रोध) को निमंत्रण देने वाला काम है।

जहां बात अकीदे (विश्वास) और ईमान की आएंगी तो खुनी रिश्ते भी पीछे रह जाएंगे।

कुरआन मजीद में बताया गया है:

يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ تُؤْتُونَا قَوْمًا بِالْفُسُطُوشُ شَهِدُوا بِأَنَّهُمْ كُفَّارٌ وَلَوْلَاهُ عَلَى أَنْفُسِكُمْ أَوْلَى الَّذِينَ  
وَالْأَفْرَادُ إِنَّمَا يُكَفِّرُونَ بِأَنَّهُمْ لَا يُعْلَمُونَ الْهُوَ أَنْ يَعْلَمُوا أَنَّهُمْ لَا يُعْلَمُونَ  
وَإِنَّمَا تُلَوِّنُوا أَوْتُرُعُضُورُ فِي أَنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ حَسِيرًا.  
(١٣٥:٣)

“ऐ लोगो! जो ईमान लाए हो, इंसाफ़ के अलम्बरदार और अल्लाह के लिये गवाह बनो, अगर चें तुम्हारे इंसाफ़ और तुम्हारी गवाही का कुप्रभाव खुद तुम्हारी अपनी जात पर या तुम्हारे माता-पिता और रिश्तेदारों पर ही व्याप्त न पड़ता हो। तुम से लेन देन करने वाला मालदार हो या गरीब, अल्लाह तुम से ज्यादा उनका भला करने वाला है। अतः अपनी इच्छाओं की पूर्ति के लिये इंसाफ़ करने में आना करनी न करो। और अगर तुम ने लगी-लिपटी बात कही या सच्चाई से दामन बचाया, तो याद रखो कि जो कुछ तुम करते हों अल्लाह को उसकी ख़बर है।” ٤:١٣٥

इसका अर्थ यह हुआ कि जब लेन देन, न्याय तथा इंसाफ़ का हो,

जिस समय आप गवाही देने के लिये खड़े हों तो सिर्फ़ सच्ची गवाही दें भले ही इसमें आपका खुद का नुक़सान हो, भले ही आप के माता-पिता या रिश्तेदारों का नुक़सान हो, आप हर हाल में सच्चाई पर ही कायम रहो।

इस से भी कोई फ़र्क़ नहीं पड़ता कि जिसका मामला है गरीब है या अपरे क्योंकि अल्लाह का कानून सब के लिये बराबर है।

तो जब बात न्याय और इंसाफ़ की आएंगी, जब मामला हक़ और सच्चाई का होगा तो खुन के सारे रिश्ते फरामोश (भुला) दिये जाएंगे। क्योंकि यह अकीदा (विश्वास) का मामला है और अकीदे (विश्वास) का रिश्ता तमाम रिश्तों से ऊँचा है।

अकीदे (विश्वास) के इस रिश्ते का आधार इस यकीन पर है कि एक ही खुदा और जो इस सारी कायनात का बनाने वाला है। तमाम धर्म इसी अकीदे (विश्वास) की तबलीग़ (प्रचार) करते हैं और जैसा कि मैंने पहले आप के सामने कुरुआन की आयत पेश की, इस्लाम इसी समान अवधारणा की तरफ आने की दावत देता है।

فُلْ يَأْهَلُ الْكِتَبَ تَعَالَى إِلَيْهِ كَلِمَةً سَوَاءَ سَبَّبَتْ وَيُنَبِّهُ كَمْ لَا يَعْلَمُ بِهِ  
شَيْئًا وَلَا يَتَجَهُ بَعْضُهَا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ تَوَلُّوا فَقُولُوا إِنَّهُمْ فِي  
(٤٣:٣)

“ऐ नबी (स.अ.व.) कहो! ऐ आसमानी किताब वालों आओ एक ऐसी बात की तरफ जो हमारे और तुहारे बीच समान है, यह कि हम अल्लाह के सिवा किसी की इबादत (पूजा) न करें, इस के साथ किसी को शरीक (भारीदार) न ठहराएं और हम में से कोई अल्लाह के सिवा किसी को अपना रब न बना ले।” इस दावत को कुछ ल करने से अगर वह मुँह मोड़ें तो साफ कह दो कि गवाह रहो हम तो मुस्लिम (सिर्फ़ अल्लाह की बन्दीर (पूजा) करने वाले) हैं।” ٣:٦٤

अल्लाह तआला की ज़ात पर सिर्फ़ ईमान रखना काफ़ी नहीं बल्कि इबादत भी सिर्फ़ एक खुदा की होनी चाहिए। हकीकी आत्मी भाईंचारे की स्थापना सिर्फ़ इसी हालत में सम्भव है कि पूरी मानवजाति एक ही अकेले महान खुदा पर ईमान रखे और सिर्फ़ उसी की इबादत करे।

सूरः इनआम में अल्लाह तआला फरमाता है:

وَلَا تَسْبُوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيُسَبِّو اللَّهَ عَذُولًا بِغَيْرِ عِلْمٍ ط.  
(١٠٨:٣)

“(और ऐ मुसलमानो!) यह लोग अल्लाह के सिवा जिन को पुकारते हैं उन्हें गालियां न दो, कहीं ऐसा न हो कि यह शिर्क देने लगें।” ५१०४

मैं अपनी बातचीत का अंत कुरआन मजीद की इस आयते-ए-पाक पर करना चाहूंगा।

يَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ تُرْقُسٍ وَّاحِدَةٌ مِّنْهَا زُوْجٌ هُوَ وَيْتَ مِنْهُمَا  
رَجُالٌ كَثِيرٌ أَوْنَسَاءٌ وَّقَوْمٌ اللَّهُ الَّذِي تَسْأَءُ لَوْنُهُ وَالْأَرْجَامُ أَنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْمٌ رَّبِّيْاً  
(١:٢)

“लोगो! अपने रब से डरो जिस ने तुम को एक जान से पैदा किया और उसी जान से उस का जोड़ा बनाया और उन दोनों से बहुत से मर्द और दुनिया में फैलाए। उस अल्लाह से डरो जिस का बास्ता देकर तुम एक दूसरे से अपने अधिकार मांगते हो और रिश्तेदारों से सम्बंध बिगड़ने से बचो, विश्वास करो कि अल्लाह तुम पर पूरी देख रेख कर रहा है।” ५: १

## भाग-2

### प्रश्न व उत्तर

प्रश्न: आपने अपनी बातचीत के दौरान भाईचारे के अलग-अलग रूपों की व्याख्या तो कर दी लेकिन इस्लाम में “काफिर” की कल्पना की व्याख्या नहीं की जो कि भाईचारे को नुकसान पहुंचाने वाली चीज़ है।

उत्तर: भाई का प्रश्न यह है कि मैंने कई विचारों के बारे में बातचीत की, हकीकी आलमी भाईचारे की व्याख्या की और साथ ही रिश्ते, जात और अकाइद (विश्वास) आदि के आधार पर बनने वाले भाईचारे की भी व्याख्या की वह किस तरह कठिनाईयों का कारण बनता है, लेकिन मैंने “काफिर” की संकल्पना पर बातचीत नहीं की।

मेरे भाई “काफिर” अरबी जबान का एक शब्द है जो शब्द “कुफ़” से निकला है। इस शब्द का अर्थ है छिपाना या इनकार करना, रद करना। इस्लामी तनाजुर (परिप्रेक्ष्य) से देखा जाए तो इस शब्द का अर्थ है “कोई ऐसा व्यक्ति जो इस्लामी अवधारणा का इनकार करे या उन्हें रद करे” गोया जो व्यक्ति इस्लाम का इनकार करदे उसे इस्लाम में काफिर कहा जाता है। दूसरे शब्दों में जो व्यक्ति इस्लाम में खुदा की संकल्पना को नकार दे वह काफिर कहलाएगा।

जहां तक भाईचारे की दूसरी अवधारणा का प्रश्न है, तो वास्तव में कई तरह के भाईचारे मौजूद हैं जैसे इलाके (क्षेत्र) अथवा देश के आधार पर, हिंदुस्तान में, पाकिस्तान में और अमेरिका में हर जगह एक देश के आधार पर भाईचारा मौजूद है। यह कई प्रकार के भाईचारे विश्वास की बुनियाद पर नहीं बल्कि एक दूसरी अवधारणा के आधार पर बने हैं। चुनांचे यह हकीकी भाईचारे को प्रभावित करते हैं। इसी तरह एक काफिरों का भाईचारा भी है जो कुफ़ के आधार पर बना हुआ है। यह भी वास्तविक भाईचारे के लिये हानिकारक है।

काफिर का अर्थ है इस्लाम की हक्कनियत (सत्यता) का इनकार करने वाला। मेरे एक खिताब (सम्बोधन) के बाद प्रश्नों के दौरान एक

साहब ने कहा कि मुसलमान हमें काफिर कहकर गाली क्यों देते हैं? इस तरह हमारी अना (अहम/भावना) को डेस लगती है।

मैंने उहें भी यही बताया था कि महोदय काफिर अरबी का शब्द है जिस का अर्थ है इस्लाम की सच्चाई का इनकार करने वाला। अगर मुझे इस शब्द का अंग्रेजी अनुवाद करना हो तो मैं कहूँगा Non Muslim यानी जो व्यक्ति इस्लाम को न माने वह Non Muslim है और अरबी में कहा जाएगा कि वह काफिर है।

लिहाज़ा अगर आप यह (मांग) करते हैं कि नौन मुस्लिम को काफिर न कहा जाए तो यह किस तरह सम्भव होगा? अगर कोई गैर मुस्लिम यह मांग करे कि मुझे काफिर न कहा जाए यानी गैर मुस्लिम न कहा जाए तो मैं यही कह सकता हूँ कि जनाब! आप इस्लाम कुबूल कर लें तो खुद बखुद आपको गैर मुस्लिम यानी काफिर कहना छोड़ दूँगा। क्योंकि काफिर और गैर मुस्लिम में कोई फ़र्क़ तो है नहीं। यह तो सीधा सीधा शब्द Non Muslim का अरबी अनुवाद है और बस।

उम्मीद है कि आप को अपने सवाल का जवाब मिल चुका होगा।

प्रश्न: श्रीमान डॉ ज़ाकिर नायक साहब! आप फ़रमाते हैं कि खुदा हर्ष्यु व कथ्यूम है, तजसीम (आकार) से पाक है और उसका तसव्वुर नहीं किया जा सकता, अगर ऐसा है तो मुसलमान हज़ क्यों करते हैं और वह हिंदूओं की तरह पवित्र स्थानों की इबादत (पूजा) क्यों करते हैं?

उत्तर: मेरे भाई ने एक बहुत अच्छा सवाल पूछा है कि अगर इस्लाम का अक़ीदा यह है कि खुदा की तजसीम (आकार) या संकल्पना सम्भव नहीं और खुदा इन चीज़ों से पाक (मुक्त) है तो फिर मुसलमान हज़ की अवधि में पवित्र स्थानों की इबादत क्यों करते हैं? पवित्र स्थानों से उनका अर्थ का 'बा' है।

भाई! यह एक स्पष्ट गलतफ़हमी है। कोई भी मुसलमान का 'बा' की इबादत (पूजा) बिल्कुल नहीं करता। गैर मुस्लिमों में अधिकतर यह गलत प़हमी पाई जाती है कि हम मुसलमान का 'बा' की इबादत करते हैं हालांकि ऐसा हरगिज़ नहीं है। हम सिफ़ और सिफ़ अल्लाह की इबादत करते हैं जिस को देखना इस दुनिया में मुम्किन नहीं है। काबा हमारे लिये सिफ़ किल्ला है। जिसका अर्थ है दिशा (Direction) काबा हमारा किल्ला

है और किल्ले की आवश्यकता इस लिये है कि हम मुसलमान एकता पर यक़ीन रखते हैं, अब मान लैजिए हम नमाज़ पढ़ने लगे हैं, हो सकता है कि कुछ लोग कहें कि मसिरब (पश्चिम) की ओर मुंह करके नमाज़ पढ़नी चाहिए, कुछ कहें कि नहीं शुमाल (उत्तर) की तरफ़ मुंह होना चाहिए, किस ओर मुंह करके नमाज़ पढ़ी जाएगी?

चूंकि हम एकता पर विश्वास रखते हैं, इसी लिये एक दिशा दुनिया भर के मुसलमानों के लिये मुअ्यन (निश्चित) कर दी गई है कि हमेशा इसी दिशा यानी किल्ले की तरफ़ मुंह करके नमाज़ पढ़ी जाए। किल्ला या काबा सिफ़ एक दिशा है, हम इस की इबादत बिल्कुल नहीं करते।

दुनिया का नक्शा सबसे पहले मुसलमानों ने बनाया था। मुसलमानों के बनाए हुए नक्शे में कुतुब जुनूबी (दक्षिणीय ध्रुव) को ऊपर और कुतुब शुमाली (उत्तरीय ध्रुव) को नीचे रखा गया था। इस नक्शे के संबन्ध से काबा दुनिया के केंद्र में स्थित था। इसके बाद जब पश्चिमी वैज्ञानिकों ने दुनिया का नक्शा तैयार किया तो उन्होंने इस की दिशा उल्टा दी यानी कुतुब शुमाली (उत्तरीय ध्रुव) को ऊपर कर दिया और कुतुब जुनूबी (दक्षिणीय ध्रुव) को नीचे लेकिन अलहम्मुलिल्लाह काबा फिर भी इस नक्शे के केंद्र में ही रहा। मक्का फिर भी दुनिया का केंद्र ही रहा।

अब चूंकि मक्का केंद्र में है लिहाज़ा अगर कोई मुसलमान का 'बा' के शुमाल (उत्तर) में है तो इसे जुनूब (दक्षिण) की तरफ़ मुंह करके नमाज़ पढ़ेगा। लेकिन पूरी दुनिया के मुसलमान एक ही ओर मुंह करके फ़रीज़ा-ए-नमाज़ अदा करेंगे। यानी का 'बे' की ओर मुंह करके का 'बा' हमारा किल्ला है, हमारी दिशा है, हमारा माँबूद (पूजने योग्य) नहीं है। कोई भी मुसलमान काबे की इबादत (पूजा) हरगिज़ नहीं करता।

इसी तरह जब हम हज़ के लिये जाते हैं तो काबे का तवाफ़ (परिक्रमा) करते हैं। आप सब जानते हैं कि दायरा (वृत्त) का एक मर्कज़ (केंद्र) होता है और इस तरह दायरे में चक्कर लगाकर हम इस बात को मानते हैं कि कायनात का केंद्र सिफ़ और सिफ़ अल्लाह तबारक व तआला की जात (हस्ती) है। तवाफ़ (परिक्रमा) का उद्देश्य इबादत हरगिज़ नहीं है।

सही मुस्लिम, किताब-उल-हज़ की एक हदीस का अर्थ है:

“ख़लीफ़ा सानी (द्वितीय) हज़रत उमर फ़ारूक़ रज़ी. ने हज़ के

अवसर पर हजर-ए-अस्वद (काला पत्थर जो खाना का 'बा की दीवार में लगा हुआ है) को बोसा (चूम्बन) देते हुए कहा कि तुझे बोसा दे रहा हूँ क्योंकि मैंने रसूल (स-अ-ब.) को तुझे बोसा (चूम्बन) देते हुए देखा है नहीं तो मैं जानता हूँ कि तू एक रियाह (काला) पत्थर है जो न पगयदा पहुँचा सकता है और न नुकसान।

इसी तरह का 'बा के मा'बूद (पूजने योग्य) न होने का एक मुख्य प्रमाण यह भी है कि पैग़म्बर (स-अ-ब.) के दौर में सहाबा-ए-इकराम का 'बे की छत पर खड़े हो कर अजान दिया करते थे। यानी मुसलमानों को नमाज के लिये बुलाया करते थे। अब मैं आप से पूछता हूँ कि बताएं क्या कोई भी व्यक्ति अपने मा'बूद (पूजने योग्य) के ऊपर चढ़ना गवारा कर सकता है? क्या आज तक कोई (मूर्तिपूजक) अपने बुत के ऊपर खड़ा होना पसंद करता है? मेरा ख्याल है कि यह इस बात का काफ़ी सुबूत है कि मुसलमान का 'बे को अपना मा'बूद (पूजने योग्य) नहीं मानता। काबा उनके लिये सिर्फ़ किल्ला यानि दिशा है और इबादत वह सिर्फ़ एक ही अकेले खुदा की करते हैं। जिसे देखना इस दुनिया में और इन आंखों से सम्भव ही नहीं है।

प्रश्न: हम यहाँ वैश्विक भाईचारे के विषय में आप से बात सुनने आए थे, सिर्फ़ मुसलमानों के भाईचारे के बारे में नहीं। मैं यह पूछना चाहूँगा कि क्या कायनात (सृष्टि) के दूसरे भागों में भी हमारे भाई मौजूद हैं?

उत्तर: मेरे भाई ने अच्छा सवाल किया है। वह पूछते हैं कि क्या भाईचारे की कल्पना सिर्फ़ इस ज़मीन तक ही सीमित है या सृष्टि में इसे अधिक व्यापक बनाया जा सकता है? हक़ीकी वैश्विक भाईचारे का मतलब क्या है? मेरे भाई अगर आप ने मेरी बातचीत ध्यान से सुनी है तो इस बातचीत के दौरान मैंने यह भी कहा था कि अल्लाह तआला रब्बुलआलामीन है, हम उस खुदा पर ईमान रखते हैं जो आलामीन (सृष्टि) का यानी संपूर्ण कायनात का रख है।

कुरआन मजीद में अल्लाह तआला फ़रमाता है कि:

وَمِنْ أَيْنَهُ خَلُقُ الْمَمُوتُ وَالْأَرْضُ وَمَا بَكَ فِيهِمَا مِنْ دَائِيَةٍ وَمَوْلَوْ عَلَى جَمِيعِهِمْ إِذَا يَسْأَلُ قَدِيرٌ  
(١٩:٣٢)

"उस की निशानियों में से है ज़मीन और आसमानों का जन्म, और यह जानदार प्राणी-जन जो इस ने दोनों जगह फैला रखी हैं वह जब चाहे उन्हें इकट्ठा कर सकता है।" ٦٢:٢٩

गोया इस दुनिया के अलावा भी जानदार प्राणी मौजूद हैं। अभी इसान के ज्ञान ने इतनी उन्नति नहीं की उनका कुशुर साबित हो सके लेकिन बहरहाल वैज्ञानिक लगातार कोशिश कर रहे हैं। वह अंतरिक्ष रैकेट और कृत्रिम ग्रह लगातार अंतरिक्ष में भेजे जा रहे हैं। वह कहते हैं कि इस बात की प्रमाणिकता के लिए सम्भावनाएं मौजूद हैं लेकिन अभी तक कोई बात सिद्ध नहीं हुई।

कुरआन यह कहता है कि हाँ इस ज़मीन के अलावा भी जानदार प्राणी मौजूद हैं और मैं इस बात पर विश्वास रखता हूँ। इस विश्वास के नतीजे मैं सुस्थित भाईचारे का एक तसव्वर हमारे सामने आता है। भाईचारा सिर्फ़ इस ज़मीन तक ही सीमित नहीं है बल्कि भाईचारा हर जगह दरकार है। हिंदुस्तान में भी और हिंदुस्तान से बाहर पूरी दुनिया में भी। यह भाईचारा किस तरह कायम हो सकता है? मैं यहाँ अपनी बातचीत दुहराना नहीं चाहता लेकिन मुख्यतर यह है कि एक अखलाकी निजाम (नैतिक-व्यवस्था) होनी चाहिए, एक ही नैतिक विधि को लागू होना चाहिए। कोई इंसान किसी की हत्या नहीं करेगा, कोई चोरी नहीं करेगा, ग़रीबों के काम आएगा, पड़ोसियों की सहायता करेगा, किसी की चुगली नहीं करेगा। इंसान को यह ध्यान रखना होगा कि वह खुद तो पेट भर कर सोने लगा है लेकिन कहीं ऐसा तो नहीं कि इसका पड़ोसी भूखा हो। हर कोई शराब से परहेज़ करेगा क्योंकि नशा इस दुनिया में भाईचारा के बने रहने में एक बड़ी रुकावट है।

उपर लिखी हुई तमाम बातें भाईचारे को ताक़त देने वाली हैं। न सिर्फ़ हिंदुस्तान में, न सिर्फ़ अमेरिका में, न सिर्फ़ इस दुनिया में बल्कि पूरी कायनात (संपूर्ण सृष्टि) में।

लेकिन यह सिर्फ़ एक ही सूरत में सम्भव है अगर सारी दुनिया के लोग यह बात मान लेते हैं कि तमाम इंसान चाहे वह भारत में हों, अमेरिका में हों, दुनिया के किसी देश में हो या इस ज़मीन से दूर किसी और गृह के प्राणी हों, इनका बनाने वाला एक ही महान प्रमात्मा है और हक़ीक़त यह है कि असल में सारे धर्मों में एक महान खुदा का तसव्वर

मौजूद है। इस की तफसील मेरी किताब “मजाहिबे आलम में खुदा का तसव्वुर” में मौजूद है। इस में आप पढ़ सकते हैं कि दुनिया के सारे मुख्य धर्मों में खुदा का तसव्वुर किया है। सिख मत, पारसी धर्म आदि सारे धर्मों में खुदा का तसव्वुर के विषय में अगर आप विस्तार से जानना चाहते हैं तो यह किताब पढ़ लें।

**प्रश्न:** मेरे विचार में डॉ० साहब सिर्फ़ शब्दों से खेल रहे हैं। आलमी भाईचारा इस्लाम के द्वारा सम्भव ही नहीं है। इस्लाम तो दुनिया के लोगों को दो समूहों में बांट देता है यानी काफिर और मुसलमान। ज़ाहिर है कि हम इस्लाम की बहुत सी बातों पर विश्वास नहीं रखते। इस्लाम सिर्फ़ तकसीम को ताक़त देता है। हम शिया सुनी और दूसरे सत्तर फ़िरक़े भी देख रहे हैं। वैश्विक भाईचारा सिर्फ़ हिंदू धर्म बना सकता है। इस्लाम तो गाय की हत्या करने, और कुफ़्फ़ार की हत्या करने की शिक्षा देता है और आप भाईचारे की बात करते हैं?

**उत्तर:** मेरे भाई ने बहुत सी बातें कर दी हैं। लेकिन इस्लाम की शिक्षा यह है कि “अल्लाह सब्र (धैर्य) करने वालों के साथ है।” भाईचारे को बनाने के लिये धीरज धरना बहुत आवश्यक है। अब अगर मैं सब्र न करूं तो मेरे और भाई के बीच लड़ाई हो जाएगी।

**सूर:** बकरा में अल्लाह तात्त्वाता है:

يَأَيُّ الْبَلِّيْنِ أَمْتُرُ اَسْتَعِيْنُ اِلَيْهِ اَلصَّلُوْرَ اَنَّ اللَّهَ مَعَ الْقَبْرِيْنِ (١٥٣)

“ऐ लोगो! जो ईमान लाए हो, सब्र और नमाज़ से मदद लो। अल्लाह सब्र (धैर्य) करने वालों के साथ है।” ٢١٥٣

जैसा कि मैंने कहा, भाईचारे व्यापक विकास के लिये सब्र आवश्यक है। मैं यहां मौजूद अपने बड़े भाई का आदर करता हूं हो सकता है कि उन्होंने हिंदूमत् का अच्छा अध्ययन कर रखा हो लेकिन मुझे माफ़ी के साथ कहना पड़ता है कि मैं उन की बातों से सहमत नहीं हूं। इस्लाम के विषय में इनका ज्ञान हरगिज़ काफ़ी नहीं है।

अलवत्ता इनकी एक बात से मैं अवश्य सहमत हूं और वह यह कि इस्लाम लोगों को दो युपों में रखता है। एक वह जो ईमान लाए यानी

मोमिन और दूसरे वह जो ईमान नहीं लाए यानि काफिर। जैसा कि भाई ने खुद भी कहा “काफिर।” लेकिन यह तकसीम तो दुनिया के हर धर्म में मौजूद है। खुद हिंदूमत् में भी मौजूद है। यानी लोग हिंदू होते हैं या गैर हिंदू। इसी तरह ईसाईयत के हवाले से देखा जाए तो कोई व्यक्ति या तो ईसाई होगा या गैर ईसाई। यहूदियत के हवाले से एक इंसान या तो यहूदी होगा या गैर यहूदी। बिल्कुल उसी तरह इस्लामी दृष्टि से देखा जाए तो एक व्यक्ति या तो मुसलमान होगा या गैर मुसलिम। मैं हिंदूमत् की आलोचना नहीं करना चाहता लेकिन चूंकि सबाल पूछने वाले एक पढ़े लिखे व्यक्ति हैं लिहाज़ मैं हिंदूमत् के विषय में भी कुछ बात करना चाहूंगा।

मैं तमाम धर्मों का विद्यार्थी हूं। मैंने वेरों का अध्ययन कर रखा है। मैंने उपनिषद् भी पढ़ रखे हैं। यहां मैं सिर्फ़ एक छोटी सी बात कहना चाहूंगा। वेरों की तहरीर (लेखन) के अनुसार इसान खुदा के शरीर से पैदा हुए हैं। बहा सर से पैदा हुए हैं, सीने से खत्री, रानों से वैश्य और पैरों से शूद्र पैदा किये गये हैं। और यूं ज़ात-पात की व्यवस्था बुजुद में आती है।

मेरे भाई यहां पर यह बातें नहीं करना चाहता। मैं अपने हिंदू भाईयों की भावनाओं को ठेस भी नहीं पहुंचाना चाहता, क्योंकि इस्लाम हमें यह शिक्षा नहीं देता। पर इन बातों पर टिप्पणी नहीं करता क्योंकि मैं किसी धर्म की आलोचना नहीं करना चाहता, मैं यह बात नहीं करना चाहता कि किस धर्म में क्या बुराईयां हैं।

लेकिन अगर आप वेरों का अच्छी तरह से अध्ययन कर चुके हैं तो आप को यहां सुनने वालों के सामने यह गवाही देनी चाहिए कि क्या वेरों में यह नहीं लिखा हुआ कि ब्रह्मा खुदा की सर से और शूद्र पांव से पैदा हुए हैं और क्या ज़ात-पात की एक कार्यी व्यवस्था वेरों में नहीं बना री गयी जिस में एक धार्मिक विद्वान का वर्ग है, एक योद्धाओं और शासकों का वर्ग है। अन्य एक व्यापारिक वर्ग है और एक शद्रों का पीड़ित, शोषित होने वाला वर्ग है। इस विषय में डॉ० अम्बेडकर जैसे लोगों ने जो पुस्तकें लिखी हैं उसकी तफसील में, मैं नहीं जाना चाहता। लेकिन मेरे भाई, हिंदूमत् के बारे में, मैं बहुत कुछ पढ़ चुका हूं और मैं हिंदू धर्म के अलग अलग पहलुओं का आदर भी करता हूं। हिंदूमत् की कई बातों से मैं सहमत हूं। मैं इस विषय पर बोलना नहीं चाहता था लेकिन मुझे मजबूर कर दिया गया इस लिए मुझे बोलना पड़ा।

कुरआन मजीद में अल्लाह तआला फरमाता है: **وَلَكَبِرُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَسِيْسًا اللَّهُ عَلَيْهِ اَعْلَمُ بِغَيْرِ عِلْمٍ** (١٠٨:٤)

“(और ऐ मुसलमानों!) यह लोग अल्लाह के सिवा जिन को पुकारते हैं उनको गालियां न दो, कहीं ऐसा न हो कि यह शिर्क से आगे बढ़कर जहालत के कारण अल्लाह को गालियां देने लगें।” 6.108

मैंने अपनी बात के दौरान हिंदूमत् का हकीकी पहलू दिखाने की कोशिश की है और यह दिखाया कि हिंदू धर्म में भी एक खुदा की संकल्पना मौजूद है। आप ने अपने सवाल में कहा कि मुसलमान “लोगों की हत्या करते हैं और गाय की हत्या करते हैं”

देखिए बात यह है कि आप के हर अरोप का जवाब देने के लिये काफ़ी समय चाहिए जब कि हमारे पास समय सीमित है। इस लिए मैं आप के कुछ सवालों का जवाब देता हूँ। इसके बाद अगर आप चाहें तो बात में फिर पूछ सकते हैं। मुझे जवाब देकर और आप की ग़लत फ़हमियाँ दूर करके खुशी होगी। अगर मैं यहाँ स्पष्टीकरण दे सका तो इसी तरह से इस्लाम को सही समझा जा सकता है। इसी लिये हम अपनी हर बातचीत के बाद एक वक़्फ़ा (प्रश्न-काल) सवालात ज़रूर रखते हैं। और हम इस वक़्फ़े में किसी भी प्रकार की आलोचना का स्वागत करते हैं। मुझे व्यक्तिगत तौर पर भी यह पसंद है क्योंकि जितनी कोई व्यक्ति आलोचना करेगा उतना ही वह इस्लाम की सही समझ प्राप्त कर सकेगा और यही मैं करने का प्रयत्न करता हूँ।

इसलाम आदेश देता है कि खुदा का पैगाम बहुत हिक्मत (समझ) के साथ फैलाया जाए। सूरः नहल में अल्लाह तवाला फुरात है।

أَدْعُ إِلَى سَيِّلِ رَبِّكَ بِالْجَمْكَةِ وَالْمُؤْمَنَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادَلَهُمْ بِأَيْنِي هُنَّ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ يَمْنَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِّيهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ (١٢٥):

“ऐ नवी (स.अ.ब.)! अपने रब के रास्ते की ओर दावत दें। समझ और अच्छे उपदेशों के साथ, और लोगों से बहस करो, ऐसे तरीके पर जो बेहतरीन हो, तुम्हारा रब ही ज्यादात बेहतर जानता है कि कौन उस की राह से भटका हुआ है। और कौन सच्चे मार्ग पर है।” 16:125

सब से पहले हम गोशत्खोरी (मांसाहार) का मामला देखते हैं। आप ने “गाय की हत्या करने” की बात की। बहुत से गैर मुस्लिम यह कहते हैं कि “तुम मुसलमान जालिम लोग हो क्योंकि तुम पशुओं की हत्या करते हो।” सब से पहले तो मैं आप को यह बता देना चाहता हूँ कि एक व्यक्ति गोशत खाए बिना भी बहुत अच्छा मुसलमान हो सकता है। अच्छा मुसलमान होने के लिये मास खाना आवश्यक नहीं है, यानी इस्लाम और गोशत्खोरी (मांसभक्षण) जरूरी नहीं हैं लेकिन चूंकि कुरआन हमें कई जगहों पर मासभक्षण की आज्ञा देता है तो हम गोशत क्यों न खाएं?

सुरः मायदा में अल्लाह तआला फ़रमाता है:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعَهْدِ إِذْ أَعْلَمْتُكُمْ بِهِمْمَةِ الْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُطِلِّعُ  
عَلَيْكُمْ غَيْرُ مُحْلَّى الْصَّمْدِ وَأَتْمُمْ حُمْرَمَانَ اللَّهُ يَحْكُمُ مَا بَدَأْتُمْ

(1:5)

“ऐ लोगों जो ईमान लाए हो! बर्दिशों (प्रतिबंधों) को पूरी तरह व्यवहार में लाओ। सुहरे लिये पालने वाले पशु सब हलाल किये गये, सिवाय उनके जो आगे चलकर तुम को बताए जाएंगे लेकिन एहराम की हलात में शिकार को अपने लिये हलात न कर लो, निसंदेह अल्लाह जो चाहता है हुक्म देता है।” ५।

इस तरह सूरः नहल में अल्लाह तआला फ़रमाता है:  
لَنَعَمْ خَلَقْهُمْ أَكْلُمْ فِيهَا دَفَعْ وَمَنْفَعْ وَمِنْهَا أَكْلُونَ.

(५:१) “उसने पशु पैदा किये जिन में तुम्हारे लिये कपड़े भी हैं” अंखराक भी और तरह तरह के दूसरे काफ्यदे भी।”

سُور: مَوْمِنُونَ مِنْ أَلْلَاهِ تَعَالَى فَرَمَّا تِه:   
كُمْ فِي الْأَنْعَامِ لَعْبَرَةٌ لَنْ يَقِيمُكُمْ مِمَّا فِي بَطْرُنَاهَا وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعٌ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ.

(१०११)

“और हकीकत यह है कि तुम्हारे लिये पशुओं में भी एक संपर्क (उपदेश) है। उनके घोटों में जो कुछ है उसी में से एक (यानी दृश्य) इस तरह पिलाते हैं और तकरों लिये उनमें बहुत

दूसरे लाभ भी हैं। तुम उनको खाते हो!” २३।२। यहां डॉक्टर भी मौजूद हैं और मैं खुद भी एक डॉक्टर हूं। आप को मालूम होंगा कि गोश्ट एक ऐसी गिज़ा (आहार) है जिस में अधिकतर

मात्रा में फौलाद और प्रोटीन मौजूद होते हैं। इस लिए यह पौष्टिकता से भरपूर है। प्रोटीन की इतनी मात्रा आप को किसी दूसरे आहार यानी सब्जियों आदि में नहीं मिल सकती।

सब्ज़ी खाले आहार में प्रोटीन की मात्रा के हवाले से सोयाबीन को अधिक गुणकारी माना जाता है लेकिन यह भी गोश्त के क्रीब नहीं की आलोचना नहीं करना चाहता, लेकिन चूंकि भाई ने एक सवाल किया है तो इसका जवाब देना भी जरूरी है। अगर आप हिंदुओं के पवित्र कथों का ध्यानपूर्वक अध्ययन करें तो आप को मालूम होगा कि खुद उनमें भी मांस-भक्षण की अनुमति मौजूद है। प्राचीन काल के साथू और संत खुद मांस खाते रहे हैं और खूब गोश्त खाते रहे हैं, यह तो बाद में दूसरे धर्मों जैसे जैनमत् आदि के अंतर्गत हिंदुओं में "अहिन्सा" यानी हिंसा को रोकने के (दर्शन) को बढ़ावा मिला जिस से पशुओं का मरना वर्जित कर दिया गया और यह विचार हिंदुओं की जीवनशैली का हिस्सा बन गया।

दूसरी ओर इस्लाम पशुओं के अधिकारों की रक्षा करने वाला धर्म है। इस्लाम में पशुओं से सम्बंधित जितने आरेश दिये गये हैं उनके संदर्भ से लम्बी बातचीत हो सकती है। उदाहरणतः पशुओं पर बहुत अधिक बोझ का हुक्म दिया गया है। उनको सूरा आहार देने और उनका ध्यान रखने के तौर पर उपयोग किया जा सकता है।

जो धर्म गोश्तखोरी के खिलाफ है और पशुओं के गोश्त को गिजा के तौरपर उपयोग करने से रोकते हैं, अगर आप उनके फूलसपै का ध्यानपूर्वक अध्ययन करें तो आप को मालूम होगा कि यह धर्म गोश्त खाने से इस लिये रोकते हैं क्योंकि इस उद्देश्य के लिये जानदारों की जान लेनी पड़ती है और यह एक गुनाह है। मैं उनकी बात से सहमत हूं, अगर किसी जानदार की जान लिये बिना जीवित रहना इस दुनिया में किसी भी होऊंगा, जो इसके व्यथावत पालन का फैसला करेगा।

हिंदूमत् में भाईचारे का उद्देश्य यह है कि हर जीवित प्राणी के साथ भाईचारा होना चाहिए चाहे वह जीव, वह प्राणी इंसान है या जानवर,

परिंदा है या कीड़ा-मकोड़ा। अब मैं आप से एक आसान सवाल पूछना चाहता हूं। क्या कोई इंसान पांच मिनट भी बिना किसी जानदार की हत्या किये बिना जीवित रह सकता है? आयूर्वेद के ज्ञान की जानकारी रखने वाले मेरे इस सवाल का अर्थ समझ गये होंगे। होता यह है कि हम सांस लेते हैं तो सांस के साथ अनिगत किटाणु भी जाते हैं और मर जाते हैं। गोया हिंदूमत् के आधार पर आप जीवित रहने के लिये खुद अपने भाईयों की हत्या कर रहें हैं।

इस्लाम में हकीकी भाईचारे की संकल्पना यह है कि प्रत्येक इंसान आप का भाई है और धार्मिक भाईचारे के आधार पर मुसलमान आप का भाई है। हर जीवित प्राणी भाई नहीं है। हमें जानवरों की रक्षा करनी है, उन्हें नुकसान नहीं पहुंचाना, इनको मारना पीटना नहीं चाहिए लेकिन समय के अनुसार हम उन्हें गिज़ा के तौर पर उपयोग कर सकते हैं। सब्ज़ी खाने वालों का कहना है कि मांस खाने के लिये आप जानदारों की हत्या करते हैं, इसलिए यह एक गुनाह है।

लेकिन जब आधुनिक विज्ञान हमें बताता है कि; पौधे भी जानदार प्राणी हैं" तो क्या होता है? होता यह है कि सब्ज़ी खाने वालों की बात नाकाम हो जाती है। अब सब्ज़ी खाने वाले अपनी बात बदल लेते हैं और कहते हैं कि ठीक है पौधे जानदार हैं लेकिन उन्हें कष्ट का एहसास नहीं होता जब कि जानवरों को होता है। इसलिए पौधों की हत्या करना जुर्म नहीं है जब कि पशुओं को मारना बड़ा अपराध है।

लेकिन विज्ञान बहुत तरक्की कर चुका है और अब हमें बताया जा रहा है कि पौधे भी तकलीफ़ का एहसास करते हैं। पौधे रोते भी हैं और खुश भी होते हैं यह बात भी असफल हो चुकी है कि पौधों को कष्ट का एहसास नहीं होता। हालांकि पौधों को भी कष्ट का एहसास होता है लेकिन बात यह है कि इंसानी कान पौधों की आवाज़ नहीं सुन सकते। इंसानी कान एक खास फ़िकुर्वैसी की आवाज़ सुन सकते हैं। इस हद से कम या अधिक फ़िकुर्वैसी की आवाज़ हमारे कान सुनने में असमर्थ हैं।

मिसाल के तौरपर एक वस्तु होती है कुत्तों की सीटी "Dog Whistle". जब कुत्ते का मालिक यह सीटी बजाता है तो इंसानों को कोई आवाज़ सुनाई नहीं देती लेकिन कुत्ता यह आवाज़ सुन लेता है क्योंकि उक्त सीटी की आवाज़ की फ़िकुर्वैसी उस हद से अधिक होती है जिस हद तक

इंसानी कान आवाज़ सुन सकते हैं। चूंकि कुर्ते की सुनने की क्षमता इंसान से अधिक है इसलिए वह इस आवाज़ को सुन लेता है।

इसी तरह पौधों की आवाज़ भी इंसानी कान नहीं सुन सकते क्योंकि उनकी फ़िक्वेंसी अलग-अलग तरह की होती है। इसका अर्थ यह नहीं कि पौधे को कष्ट का एहसास नहीं होता, हम उसको दिखा नहीं पाते।

मेरे एक भाई ने यह बात सुन कर मुझ से बहस शुरू कर दी। वह कहने लगे कि ज़ाकिर भाई, यह ठीक है कि पौधे जानवर होते हैं लेकिन जानवरों में तो पूरे पांच हवास खमसा (देखने, सुनने, सूंधने, चखने और छूने की पांच शक्तियाँ) मौजूद हैं, जब कि पौधों में सिर्फ़ तीन शक्तियाँ होती हैं यानी दो शक्तियाँ कम। इसलिए पशुओं का मारना बड़ा जुर्म है जब कि पौधों को मारना छोटा जुर्म है।

मैंने उन से कहा कि अच्छा चलो मान लो तुम्हारा एक छोटा भाई है जो जन्म से ग़ंगा, बहरा है। यानी इस में आम इंसानों के मुकाबले में दो शक्तियाँ कम हैं। अब मान लीजिए कोई आप के भाई को मार देता है। क्या उस समय आप जज के सामने जा कर यह कहने के लिये तैयार होंगे कि "माई लार्ड चूंकि मेरे भाई में दो शक्तियाँ कम थीं, इसलिए मुजरिम को कम सज़ा दी जाए।" बताईए क्या आप यह कहने के लिये तैयार होंगे? नहीं बल्कि आप कहेंगे कि मुजरिम को दुगनी सज़ा दी जाए क्योंकि इस ने एक मासूम और मजबूर व्यक्ति पर अत्याचार किया है। इसलिए इस्लाम में भी यह बात नहीं चलती। शक्तियाँ दो हों या तीन, इस से कोई फर्क़ नहीं पड़ता।

सूरः बक़रा में अल्लाह तआला फ़रमाता है:

يَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُّمَا فِي الْأَرْضِ حَلَالٌ طَيْبٌ وَلَا تَتَّبِعُو خَطُوطَ الْكُفَّارِ إِنَّهُمْ عَدُوُّنِي  
(١١٨٢)

"लोगो! ज़मीन में जो हलाल और पाकीज़ा वस्तुएँ हैं, उन्हें खाओ और शैतान के बताए हुए रास्तों पर न चलो। वह तुम्हारा खुला दुर्घन है।"

मानो जो भी वस्तु अच्छी है और हलाल है, उसके खाने की इस्लाम आज्ञा देता है। यही कारण है कि अगर आप विश्लेषण करें तो आप को मालूम होगा कि दुनिया में चार पैरों वाले पशुओं की संख्या बहुत तेज़ी से बढ़ती है। यह अल्लाह तआला का निज़ाम (व्यवस्था) है कि इंसानों और जंगली जानवरों के मुकाबले में चौपाए बहुत तेज़ी से अपनी नस्ल में बढ़ि

करते हैं, अगर आप की बात मान ली जाए और मांस खाना छोड़ दिया जाए तो चौपायों की संख्या में बहुत ज्यादा बढ़ि हो जाएगी।

जहाँ तक गाय को आबादी बढ़ने का सम्बंध है, इस माध्यम से मौलाना अब्दुल करीम पारिख साहब ने एक किताब लिखी है जिसका नाम "ग़ऊ हत्या" यानी गाय का क़ल्ला है। इस किताब से मालूम होगा कि कौन कौन लोग गाय की हत्या के ज़िम्मेदार हैं। इस किताब में चमड़े के कारोबार का विश्लेषण करके बताया गया है कि इस कारोबार से कौन कौन से लोग जुड़ हुए हैं। इस कारोबार में अधिकतर लोग "जैनमत्" के हैं यानी गाय से सिर्फ़ मुसलमान ही लाभ नहीं उठा रहे हैं, गैर-मुस्लिमों को अधिक लाभ पहुँच रहा है।

अगर आप समझदार हैं तो आप को फ़ैसले तक पहुँचने में कंठिनाई नहीं होनी चाहिए। इसके अलावा यदि आप देखें तो इंसान के दांत खाने पीने के लिये बनाए गये हैं। यानी इंसानी जबड़े में नोकदार दांत भी होते हैं हमवार (समतल) भी ताकि यह मांस भी खा सकें और सब्जी भी, जो जानवर सिर्फ़ सब्जी खोर है, उन के तमाम दांत हमवार (एक जैसे) होते हैं इसलिए वह मांस खां ही नहीं सकते जब कि मांस खाने वाले जानवरों के तमाम दांत नुकीले होते हैं, यूँ वह तमाम सब्जी खोरी कर ही नहीं सकते। इसलिए इंसानी दांतों की बनावट से भी यही पता चलता है कि अल्लाह तआला ने यह दांत हर तरह की खुराक के लिए बनाए हैं, अगर हमारा पालनहार चाहता है कि हम सिर्फ़ सबजियाँ ही खाएं तो वह हमें नुकीले दांत क्यों देता? यह दांत क्यों दिये गये हैं? इस लिये कि हम गोशतख़ोरी का काम भी कर सकें। इसी प्रकार अगर आप सबज़ी खोर जानवरों जैसे गाय, बकरी भेड़ आदि के हाज़मे के निज़ाम (पाचन-व्यवस्था) का अध्ययन करें तो आप को मालूम होगा कि वह सिर्फ़ सबजियाँ ही पचा सकते हैं, दूसरी तरफ़ अगर आप गोशतख़ोर जानवरों जैसे शेर, भेड़िए, चीते वगैरा के हाज़मे के निज़ाम (पाचन) को देखें तो आप को पता चलेगा कि वह सिर्फ़ गोशत ही पचा सकते हैं, लेकिन इंसान की पाचन-व्यवस्था अल्लाह तआला ने बनायी ही इस तरह है कि वह हर तरह की ग़िज़ा पचा सकता है।

यूँ विज्ञान की रौशनी में भी यह बात सिद्ध होती है कि अल्लाह तआला की मर्जी यही है कि इंसान हर प्रकार के आहार का उपयोग करे।

वनस्पति भी और मांसाहारी भी। अल्लाह तआला अगर चाहता कि हम सिर्फ़ सबजियां खाएं तो वह हमें मांस पचाने की शक्ति ही द्यों देता।

मैं उम्मीद करता हूं कि आप को अपने सवाल का जवाब मिल गया होगा।

प्रश्न: मैं किसी धर्म पर विश्वास नहीं रखता। मेरा सवाल यह है कि अगर आप के कहने के अनुसार तमाम धर्म और नस्ल आदि अल्लाह तआला के बनाए हुए हैं तो फिर यह लड़ाईयां क्यों हैं? आप कहते हैं कि हिंदूमत का विश्वास है कि “हर वस्तु ईश्वर है” और इस्लाम का विश्वास है कि “हर वस्तु खुदा की है” तो हिंदुस्तान में और पूरी दुनिया में यह लड़ाईयां क्यों हैं? बल्कि खुद मस्सिलम देशों में भी?

**उत्तर:** मेरे भाई ने बहुत अच्छा सवाल पूछा है। मैंने अपने भाषण के दौरान कहा कि अल्लाह तआला ने पूरी इंसानियत को एक जोड़े यानी आदम और हव्वा अलैहिस्सलाम से पैदा किया। भाई कहते हैं कि मैंने यह कहा कि “तमाम धर्म अल्लाह तआला के बनाए हुए हैं।” मैंने यह हरगिज़ नहीं कहा कि अल्लाह तआला ने मानवजाति को अलग अलग धर्मों में विभाजित किया है।

मेरी तक्रीर रिकार्ड हो रही है। मैंने किसी जगह यह नहीं कहा कि अल्लाह तआला ने इंसानों को धर्मों में बांटा। मैंने यह कहा था कि इंसान को अलग अलग जाति, कबीलों नस्लों और गंगों में विभागित किया गया।

धर्म सिफ़ एक ही है। अल्लाह तत्त्वा इंसान को धर्मों के लिहाज़ से नहीं बांटता। हाँ, उसने रंग और नस्ल और क़बीलों के लिहाज़ से ज़रूर इंसान को बांटा है। इसी तरह भाषा का फ़र्क़ है ताकि इंसानों की महचान हो सके।

इसी प्रकार जहां तक हिंदूमत् का सम्बंध है तो ऑक्सफोर्ड डिक्शनरी की परिभाषा के अनुसार धर्म नाम ही खुदा पर ईमान का है। हिंदूमत् को समझने के लिये ज़रूरी है कि हिंदूमत् में खुदा की संकल्पना को समझा जाए। इसाई धर्म को समझने के लिए आवश्यक है कि ईसाईयत में खुदा के तस्वीर को समझा जाए। इसी तरह इस्लाम को सही तौर पर समझने के लिये आवश्यक है कि इस्लाम में खुदा की संकल्पना को समझा जाए।

मैंने अपनी बातचीत के दौरान यही बात की थी। जहां तक विभेद का सवाल है, तो यह फर्क किस ने पैदा किए हैं? अल्लाह तबाला ने इन विभेद की शिक्षा नहीं दी। अल्लाह तबाला तो सूरः इनआम में साफ़ फरमाता है:

أَنَّ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَمْ وَكَانُوا شَيْعَلْسُتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ يَبْيَهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ.

(159:4)

“जिन लोगों ने अपने दीन को दुकड़े-दुकड़े कर दिया और गिरोह में बंट गये यकीनन उसे तुम्हारा कुछ लेना देना नहीं, उनका मामला तो अल्लाह के ऊपर है। वही उनको बताएगा कि उन्होंने क्या कुछ किया।” 6:159

धर्म को बांटा नहीं जाना चाहिए। भेदभाव नहीं होना चाहिए। जो भेदभाव में पड़ता है वह ग़लत करता है। आप ने पूछा है कि लोग आपस में लड़ क्यों रहे हैं? और एक दूसरे को मार क्यों रहे हैं? यह तो आप के उन लोगों से पछाना चाहिए।

मान लीजिए कि आप एक शिक्षक हैं आप अपने शारिर्द (विद्यार्थी) को नकल करने से रोकते हैं लेकिन वह फिर भी नहीं मानता और नकल करता है तो आप क्या कर सकते हैं? कौन क़सरवार है शिक्षक या विद्यार्थी? जाहिर है कि विद्यार्थी ही क़सरवार है।

इसी प्रकार अल्लाह ताला ने इंसान को आदेश दिया है और उस सीधा रास्ता दिखा दिया है। इंसान को अखिरी और परिपूर्ण आदेश के पैगाम मिल चुका है। यह आदेश, पैगाम रूप में इंसान को कुरआन मजी के माध्यम से दिया गया है। कुरआन में इंसान के लिये आदेश बयान के दिये गये हैं।

जैसा कि मैंने पहले भी बताया, सूरः मायदा मे अल्लाह तआला फरमाता है:

من أخل ذلك كُثُرنا على بني إسرائيل الله من قيل نفساً بغير نفسٍ أو فسادٍ في الأرض فكانما قيل الناس جميعاً ومن أشياعها فكانما أَيَّا الناس جميعاً ولقد جاءَتْهُمْ رُسُلُنا بِالْبَيْتِ ثُمَّ أَكَبَرُوا مِنْهُمْ بَعْدَ ذَلِكَ فِي الْأَرْضِ لَمْسُرُوفُونَ.

‘इसी वजह से बनी इसराइल पर हम ने यह फरमान लिख दिया था कि ‘जिस ने किसी इसान को खून के बदले या ज़मीन में लडाई फैलाने के अलावा किसी और वजह से कल्प किया, तो उस

ने मानो सारे इंसानों को कहल कर दिया। और जिसने किसी को जीवन दिया इसने गोयं तमाम इंसानों को जीवन दिया। मार उनका हाल यह है कि हमारे रसूल (स-अ-व.) लगातार उनके पास खुले खुले आदेश लेकर आए फिर भी उनमें अधिकतर लोग ज़मीन में अत्याचार करने वाले बन गए हैं।"

5.32

मानो अल्लाह तआला हत्या को पसंद नहीं करता। लेकिन अगर इंसान अल्लाह के आदेशों पर अमल (कार्य) नहीं करे तो कसरू किस का है? खुद इंसान का!

सूरः मुल्क मे अल्लाह तआला का फरमान है:

الذى خلق الموت والحياة ليملأكم أحسن عملاً و هو الغنى بالغور  
(٢٠٢)

"(अल्लाह तआला) जिस ने मौत और ज़िन्दगी को ईजाद (अविक्षकर) किया ताकि तुम लोगों को परख कर देखे, तुम में से कौन अच्छे अमल (कार्य) करने वाला है और वह ज़बरदस्त भी है और माफ़ करने वाला भी।"

67.12

ज़िन्दगी और मौत दोनों का बनाने वाला अल्लाह तआला है। इंसान के लिये यह एक परिक्षा है जिस में सफलता का आधार उसके कर्मों पर निर्भर है। अल्लाह तआला इंसान को अच्छे या बुरे कर्मों पर मजबूर नहीं करता। अगर चाहे वह चाहे तो यकीनन कर सकता है। एक शिक्षक चाहे तो अपने तमाम विद्यार्थियों को पास कर सकता है, चाहे वह सफलता के योग्य हो या न हो। शिक्षक चाहे तो वडी आसानी से सब को सफल कर सकता है लेकिन ऐसा करना गलत होगा, इसी तरह अल्लाह तआला अगर चाहे तो तमाम इंसान ले आए। हर कोई ईमान ले आए लेकिन ऐसा नहीं होगा।

अगर शिक्षक एक ऐसे विद्यार्थी को पास करदे जो नालायक है, जिस ने परिक्षा में अच्छे काम का प्रदर्शन नहीं किया, जिस ने ठीक जबाबात नहीं दिए तो योग्य और लायक विद्यार्थी कहेगा कि मैंने इतनी मेहनत की थी, जिस ने उत्तर ही नहीं लिखे वह भी सफल हो गया। अगर शिक्षक इसी तरह सब को सफल करदे तो अगली बार आने वाले विद्यार्थियों में से कोई एक भी मेहनत करने के लिये तैयार नहीं होगा। अगर यही व्यवस्था बन जाएगी तो मैडिकल कॉलेज का विद्यार्थी डा० तो बन जाएगा। उसके

पास एम.बी.बी.एस. की छिपी तो जरूर होगी, लेकिन वह लोगों का इलाज नहीं कर सकेगा। वह लोगों की जान बचाने के बजाए लोगों की जान लेने का कारण बनेगा।

अल्लाह सुबहानहू व तआला ने कुरआन मजीद में मानवजाति को हिदायत (सही दिशा) का रास्ता दिखा दिया है। अल्लाह तआला ने हुम दिया कि;

किसी की हत्या न करो.....

लोगों के काम आओ.....

अपने पड़ोसियों से प्रेम करो.....

आगर लोग ऐसा नहीं करते तो जैसा कि मैंने अपनी बातचीत के दौरान बताया, इस का अर्थ है कि लोग कुरआनी आदेशों पर अमल नहीं कर रहे। जो व्यक्ति ऐसा नहीं करता वह कुरआन की शिक्षा पर अमल नहीं कर रहे हैं। वह कोई भी हो, कहीं भी हो, अमरीका में हो या पाकिस्तान में या दुनिया के किसी भी देश में। लोग कुछ भी करे, इस से कुछ नहीं होता। सिर्फ़ मुसलमान वाला नाम रख लेने से, अब्दुल्लाह या ज़ाकिर या मुहम्मद नाम रख लेने से कोई जनत में जाने का हक़दार नहीं बन जाता।

सिर्फ़ यह कह देने से कि मैं मुसलमान हूँ कोई वास्तविक अर्थों में मुसलमान नहीं बन जाता। इस्तमाम कोई लेखिल नहीं है जिसे जो चाहे अपने ऊपर लगा ले। अगर कोई व्यक्ति अपनी इच्छा को अल्लाह की मज़ी के अनुसार कर दे तो वही मुसलमान है, कुरआन के अनुसार कुछ लोग ऐसे हैं जो मुसलमान होने का मौखिक दावा करते हैं, अगर कुछ लोग हत्या व मार काट में शामिल हैं तो वह कुरआनी आदेशों को नहीं मान रहे हैं। अगर कुरआनी आदेशों को माना जाए तो पूरी दुनिया में अमन व भाइचारा फैल जाए।

प्रश्न: ज़ाकिर भाई! क्या अगर एक हिंदू कुरआनी शिक्षा पर अमल करता है जो कि हिंदूमत की पवित्र किताबों में भी मौजूद है तो क्या वह मुसलमान कहला सकता है? इसी प्रकार अगर एक मुसलमान हिंदू ग्रंथों की शिक्षा को सही समझता है तो क्या वह हिंदू कहला सकता है? क्योंकि आप की बातचीत का विषय ही "भाइचारा" है।

उत्तर: भाई ने बहुत अच्छा सवाल पूछा है। यह सवाल बहुत अच्छा इस

लिये है क्योंकि यह एक स्पष्ट सवाल है। अगर आप एक स्पष्ट सवाल पूछेंगे तो मैं इस का जवाब दे सकूँगा। सवाल यह है कि एक हिंदू जो कुरआनी शिक्षाओं और हिंदू धर्म पर एक साथ अमल करता है क्या वह मुसलमान कहला सकता है। और यह कि क्या इस तरह का मुसलमान हिंदू कहला सकता है?

इस सिलसिले में पहले तो हमें यह मालूम होना चाहिए कि “हिंदू” और “मुसलमान” की परिभाषा क्या है? यानी हिंदू किसे कहते हैं और मुसलमान किसे। जैसा कि मैं पहले भी कह चुका हूँ “मुसलमान वह (व्यक्ति) है जो अपनी मर्जी को अल्लाह की मर्जी के अनुसार करदे।” हिंदू की परिभाषा क्या है? क्या आप जानते हैं?

“हिंदू” की सिर्फ़ एक जुगराफ़ियाई (भौगोलिक) परिभाषा सम्भव है। कोई भी व्यक्ति जो हिंदुस्तान में रहता है या हिंदुस्तानी सभ्यता की परिधि में रह रहा है, वह हिंदू कहला सकता है। इस परिभाषा के हवाले से मैं भी हिंदू हूँ। यानी भौगोलिक दृष्टि से आप मुझे हिंदू कह सकते हैं। लेकिन अगर आप पूछेंगे कि क्या मैं “वेदांती” हूँ यानी क्या मैं वेदों पर ईमान रखता हूँ, तो मेरा जवाब होगा कि जहां तक वेदों के इस भाग का सम्बन्ध है जो कुरआन मजीद की शिक्षा से समानता रखता है उहों मानने पर तो मुझे कोई आपत्ति नहीं, मिसाल के तौरपर यह बात कि “सिर्फ़ एक ही खुदा है”।

लेकिन अगर आप यह कहें कि खुदा ने ब्रह्मा को अपने सिर से और खत्रियों को सीने से पैदा किया। और यूं ब्रह्मा एक अच्छी ज़ित है तो मैं यह बात मानने के लिये तैयार नहीं हूँगा। यह बात मैं वेदों ही से पेश कर रहा हूँ। वेदों में ऐसा लिखा हुआ है अगर आप वेदों को मानते ही नहीं तो यह आप का मामला है। लेकिन यह बात वेदों में इसी तरह मौजूद है, आप किसी भी वेदांती से पूछ सकते हैं। वेद के जानकार यहां भी मौजूद हैं। आप इन से पूछ सकते हैं। यह मैं नहीं कह रहा वेद कह रहे हैं कि वैश्य को जंधाओं से और शूरों को पांव से पैदा किया गया है। मैं इस संकल्पना से बिल्कुल सहमत नहीं हूँ और अगर आप पूछेंगे कि क्या मैं वेदों के फलसके पर ईमान रखता हूँ तो मेरा जवाब होगा कि नहीं।

जैसा कि मैंने पहले कहा कि जो व्यक्ति हिंदुस्तान में रहता है वह हिंदू है। जुगराफ़ियाई (भौगोलिक) लिहाज़ से हिंदुस्तान में रहने वाला हर

व्यक्ति हिंदू है। इसी तरह जैसे अमरीका में रहने वाला हर व्यक्ति अमरीकी है और उसे अमरीकी होना भी चाहिए।

इसलिए आप के सवाल का जवाब यह बनता है कि हां आप एक मुसलमान को हिंदू कह सकते हैं अगर वह हिंदुस्तान में रहता है तो। लेकिन इस बात का अर्थ यह भी नहीं है कि वैदिक धर्म का मानने वाला अगर अमरीका चला जाता है तो फिर आप उसे हिंदू नहीं कह सकते अब वह एक अमरीकी है।

हिंदूमत् एक वैश्विक धर्म नहीं है। हिंदूमत् सिर्फ़ हिंदुस्तान में है। विद्वानों का कहना है कि आप हिंदुवाद या हिंदुत्व को धर्म नहीं कह सकते। यह सिर्फ़ एक भौगोलिक परिभाषा है। स्वामी विवेकानन्द की गिन्ती महान विद्वानों में होती है। वह खुद कहते हैं कि शब्द हिंदूमत् एक गलत नाम (Misnomer) है। सही अर्थों में उहें वेदान्ती कहा जाना चाहिए।

चुनांचे मैं अपनी बात फिर दुहराता हूँ कि अगर आप मुझ से पूछेंगे कि; “क्या आप एक हिंदू हैं?” तो मेरा जवाब होगा:

“अगर हिंदू का अर्थ हिंदुस्तान में रहने वाला है तो फिर मैं निसंदह हिंदू हूँ।

लेकिन अगर हिंदू होने से आप का अर्थ बहुत से खुदाओं पर ईमान रखना है जिन के इतने सिर हैं और इतने हाथ हैं तो फिर मैं हिंदू नहीं हूँ।”

इसी तरह जहां तक इस सवाल का सम्बन्ध है कि क्या किसी हिंदू को मुसलमान कहा जा सकता है तो इस का जवाब है कि हां एक हिंदू यानी एक हिंदुस्तानी मुसलमान भी हो सकता है लेकिन वह हिंदू अगर बुतों (मूर्ति) की पूजा करता है तो फिर वह हरगिज मुसलमान नहीं हो सकता। बुतों की पूजा करने वाला कभी मुसलमान नहीं कहला सकता।

अल्लाह सुब्हानहु व तआला फ़रमाता है:

إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْفُرُ أَنْ يُسْرِكَ بِهِ وَيَعْفُرُ مَا دُوْنُ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُسْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ أَفْرَى إِلَيْهِ عَظِيمًا۔ (٨٨:٣)

“अल्लाह बस शिर्क (खुदा) के साथ किसी को भी उसका शारीक बनाना) ही को माफ़ नहीं करता, इसके अलावा दूसरे तमाम गुनाह हैं वह जिसके लिये चाहे माफ़ कर देता है। अल्लाह के साथ जिस ने किसी

और को शरीक ठहराया उस ने तो बहुत ही बड़े झूठ की रचना की और बड़े सख्त गुनाह की बात की।” ५/४४

इसी सूरा: पाक में आगे चल कर अल्लाह तआला दोबारा फ़रमाता है:

إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَفِّرُ لِمَنْ يُشْرِكُ بِهِ وَغَيْرُ مَالُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقُدْلِلُ ضَلَالُ بَعْدِ إِيمَانٍ (١١:١٢)

“अल्लाह के हां बस शिर्क (खुदा के साथ किसी और को भी उसका शरीक बनाना) ही की माफ़ी नहीं है, इस के अलावा और सब कुछ माफ़ हो सकता है जिसे वह माफ़ करना चाहे। जिस ने अल्लाह के साथ किसी को शरीक ठहराया, वह तो गुमराही भटकाव में बहुत दूर निकल गया।” ५/१६

इसलिए बात यह हुई कि एक हिंदुस्तानी यानी भाईगोलिक हिंदू मुसलमान हो सकता है लेकिन अगर वह हिंदू इस्लामी आदेशों पर अमल नहीं करता, अल्लाह तआला और उसके रसूल (स.अ.व.) पर ईमान नहीं रखता, तो फिर उसे मुसलमान नहीं कहा जा सकता।

प्रश्न: अधिकतर मुसलमान बुनियाद परस्त (रूढ़िवादी) और आतंकवादी क्यों हैं?

उत्तर: भाई ने सबाल पूछा कि अधिकतर मुसलमान आतंकी क्यों हैं। मुझ से एक सबाल पूछा गया और मैं इस का जवाब ज़रूर दूंगा। अगर यह जवाब आप के लिये भरोसे का हो, तो इसे मान लें और अगर आप संतुष्ट न हों तो रद्द करे दें।

कुरआन मजीद में अल्लाह तआला फ़रमाता है:

لَا إِكْرَاهَ فِي الْبَيْنَ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيْرِ فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوبِ وَيُؤْمِنُ  
بِاللَّهِ فَقَدْ أَسْمَسَكَ بِالْغَرْرَةِ الْمُؤْتَمِنِ لَا أَنْفَاصَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعُ الْعَلَمِ (٢٥:١)

“दीन के मामले में कोई जोर ज़बरदस्ती नहीं है। सही बात ग़लत विचारों से अलग छाँट कर रख दी गई है। अब जो कोई तात्पूर (शीतान) का इनकार कर के अल्लाह पर ईमान ले आया उसने एक ऐसा मज़बूत सहारा थाम लिया जो कभी टूटने वाला नहीं और अल्लाह सब कुछ सुनने वाला और जानने वाला है।” २/२५६

मैं आप के सामने हकीकत पेश करूंगा लेकिन इस यथाथ को कुबूल करने पर मैं आप को मज़बूर नहीं कर सकता। आप चाहें तो इस को मानो या न मानो क्योंकि दीन में, यानी इस्लाम में ज़बरदस्ती तो है नहीं। आप

पूछते हैं कि अधिकतर मुसलमान रूढ़िवादी और आतंकी क्यों हैं।

सब से पहले तो हमें यह देखना चाहिए कि आतंकवाद का अर्थ क्या है?

“बुनियादपरस्त (रूढ़िवादी) उस व्यक्ति को कहते हैं जो (किसी भी मामले में) बुनियादी उसूलों रूढ़िगत (आधारभूत) सिद्धान्तों पर अमल करता हो।”

मिसाल के तौरपर एक व्यक्ति यदि गणित का अच्छा जानकार (विद्वान) बनना चाहता है तो इस के लिये आवश्यक है कि वह गणित की बुनियादी अवधारणाओं को भी जानता हो और उन पर कर्म करते वाला भी हो। गोया अगर कोई अच्छा गणित का जानकार बनना चाहता है तो इसे गणित के संदर्भ में रूढ़िवादी या परंपरावादी होना चाहिए।

इसी तरह अगर कोई अच्छा वैज्ञानिक बनना चाहता है तो उसे विज्ञान के बुनियादी उसूलों का ज्ञान भी होना चाहिए और उसे इन उसूलों पर अमल भी करना चाहिए? दूसरे शब्दों में उसे विज्ञान के संदर्भ में अपने विषय का बुनियादपरस्त होना चाहिए।

अगर एक व्यक्ति अच्छा डॉक्टर बनना चाहता है तो उसे क्या करना चाहिए? इसको चाहिए कि वह आयूर्वेदिक ज्ञान के बुनियादी उसूलों यानि आधारभूत सिद्धान्तों का ज्ञान प्राप्त करे और फिर इन पर पूरा अमल भी करो। यानि अच्छा डॉ० बनने के लिये ज़रूरी है कि वह आयूर्वेद विभाग का कट्टरवारी बन जाए।

कहने का मक़सद यह है कि सारे कट्टरवादियों को एक खाने (श्रेणी) में नहीं डाला जा सकता। आप यह नहीं कह सकते कि तामा बुनियाद प्रस्त (कट्टरवादी) बुरे होते हैं या यह कि “सारे बुनियाद परस्त अच्छे होते हैं।”

मिसाल के तौरपर एक डाकू भी बुनियादपरस्त (कट्टरवादी) हो सकता है। हो सकता है वह बुनियादी तौर पर डाका डालने के कामों पर भली भांति अमल करता हो और सफलता से डाका डालता हो। लेकिन वह एक अच्छा आदमी नहीं है क्योंकि वह लोगों को लूटता है, वह समाज के लिये हानिकारक है। वह भाईचारे को खराब करता है। वह एक अच्छा इंसान नहीं है।

दूसरी तरफ़ एक बुनियादपरस्त (कट्टरवादी) डॉक्टर है, जो आयूर्वेद को बुनियादी बातों पर अमल करता है। बुनियादी तिब्बी उसूलों को मानता है। वह लोगों का इलाज करता है उनकी तकलीफ़ों को दूर करता है। वह एक अच्छा इंसान है क्योंकि वह मानवजाति के कल्याण का काम कर रहा है।

यानि आप सारे बुनियादपरस्तों (कट्टरवादियों) का ख़ाका (चित्र) एक ही क़लम से नहीं बना सकते।

जहां तक सवाल है मुसलमानों के बुनियादपरस्त होने का तो मुझे इस बात पर कथ्य (गर्व) है कि मैं एक बुनियादपरस्त (कट्टरवादी) मुसलमान हूं। क्योंकि मैं इस्लाम की बुनियादी बातों का ज्ञान रखता हूं और उन पर अमल करने की कोशिश भी करता हूं। और कथ्य से कहता हूं कि मैं एक बुनियादपरस्त मुसलमान हूं। कोई भी व्यक्ति जो अच्छा मुसलमान बनना चाहेगा उस के लिये ज़रूरी है कि वह एक बुनियादपरस्त मुसलमान हो। दूसरी सूरत में वह कभी भी अच्छा मुसलमान नहीं बन सकता।

इस तरह अगर एक हिंदू चाहता है कि वह एक अच्छा हिंदू बने तो उसे भी एक बुनियादपरस्त हिंदू बना पड़ेगा। एक ईसाई अगर अच्छा ईसाई बनना चाहता है तो उसे भी बुनियादपरस्त (कट्टरवादी) ईसाई बनना पड़ेगा। दूसरी सूरत में वह कभी अच्छा ईसाई नहीं बन सकता।

अस्ल सवाल यह है कि एक "कट्टरवादी मुसलमान" अच्छा होता है या बुरा? अलहम्दुलिल्लाह इस्लाम के बुनियादी उसूलों में कोई बात भी ऐसी नहीं जो इंसानियत के ख़िलाफ़ हो। मुझ से कई ऐसे सवालात पूछे गये जो ग़लत फ़हमियों आधारित थे। लोगों को इस्लाम के बारे में ग़लत फ़हमियां हैं और इन ग़लतफ़हमियों के कारण ही वह समझते हैं कि इस्लाम की शिक्षा में ख़राबी है। जिस तरह कि एक भाई ने गाय के बारे में सवाल किया और मैंने जवाब दिया। इसी तरह के अधिक सवालात किये गये और मैंने सब के उत्तर दिये।

अस्ल में होता यह है कि लोगों की जानकारी सीमित होती है और वह यह मान लेते हैं कि इस्लाम की कुछ बुनियादी शिक्षा ही ग़लत हैं। लेकिन अगर आप इस्लाम के बारे में पूरी जानकारी रखते हैं तो आप के ज्ञान में होगा कि इस्लाम का कोई एक उस्ल भी ऐसा नहीं है जो समाज और मानवजाति के लिये हानिकारक हो।

मैं यहां बैठे हुए तमाम लोगों को, और यहीं नहीं, दुनिया के सारे लोगों को चुनौती देता हूं कि वह इस्लाम की बुनियादी शिक्षा में कोई एक वस्तु मुझे ऐसी दिखा दे जो मानवजाति के ख़िलाफ़ (विरुद्ध) हो।

हो सकता है कुछ लोगों को इस्लामी शिक्षा बुरी लगती हों लेकिन पूरे तौर मानवजाति की भलाई और सफ़लता के लिये यही शिक्षा अच्छी है। मैं दोबारा चैलेंज करता हूं इस हॉल में बैठा हुआ कोई भी व्यक्ति मुझ से कोई भी सवाल पूछ सकता है। मैं इन्शाअल्लाह सारी ग़लत फ़हमियां दूर करूंगा।

वैपसटर्ड डिक्शनरी बताती है कि:

"फ़न्डामेंटलिज़म् (रूढ़िवाद/क़दामत पसंदी) वह तहरीक (आंदोलन) थी, जो बीसवीं शताब्दी के आरम्भ में अमरीकी प्रोटेस्टेंट ईसाईयों ने आरम्भ की। उन लोगों का कहना था कि न सिफ़ बाईबल में बयान की गई शिक्षा इल्हामी (अल्लाह की ओर से दिल में आई हुई बात) बल्कि पूरी इंजील का एक-एक शब्द खुदा का कलाम है।"

अब जाहिर है कि अगर यह साबित किया जा सके कि बाईबल हकीकी तौरपर, एक एक शब्द खुदा का कलाम है, तो फिर यह एक अच्छा आंदोलन है लेकिन इस आंदोलन से जुड़े लोग यह साबित करने में असफल रहते हैं तो फिर फ़न्डामेंटलिज़म का यह आंदोलन प्रशंसा योग्य नहीं कहलाएगा।

ऑक्सफ़ोर्ड की अंग्रेज़ी शब्दकोश में बुनियादपरस्ती (कट्टरवाद) की यही परिभाषा मिलती है:

".....Strictly adhering to the ancient laws of a religion, especially Islam."

"किसी भी धर्म के प्राचीन संविधान का सख्ती से पालन करना, ख़ास तौरपर 'इस्लाम'।"

यानि अब ऑक्सफ़ोर्ड शब्दकोश कहता है कि "ख़ास तौर पर इस्लाम"। इस डिक्शनरी के ताज़ा प्रकाशन में यह वृद्धि की गई है। यानि अब बुनियादपरस्ती (कट्टरवाद) का शब्द सुनते ही तुरंत ध्यान जाएगा मुसलमान की तरफ़.....क्यों?

इसलिये पश्चिमी साधन लगातार लोगों पर ऐसे बयानात (कथनों) की बमबारी किये चले जा रहे हैं जिन से मुसलमान ही बुनियादपरस्त

(कट्टरवादी) लगते हैं और मुसलमान ही आतंकवादी। और अब तो यह हालत हो गई है कि "बुनियादपरस्त" शब्द सुनते ही तुरंत दिमाग में मुसलमान आते हैं।

जहां शब्द "आतंकवाद" पर गैर करें। आतंकवादी किसे कहते हैं? उस व्यक्ति को जो आतंक फैलाए।

अब अगर एक डाकू पर पुलिस को देख कर दहशत हो जाता है तो इस के लिये पुलिस को आतंकवादी कहेंगे क्या? नहीं। क्या मैं ठीक कह रहा हूं?

मैं अंग्रेजी जबान में स्पष्ट रूप से बात करने की कोशिश कर रहा हूं। मैं शब्दों से नहीं खेल रहा। आतंकवादी वह है जो आतंक फैलाए। अब अगर कोई डाकू कोई मुजरिम और कोई समाज दुश्मन पुलिस को देख आतंकित हो जाता है तो पुलिस भी आतंकवादी है। ऐसी धरणा गलत होगी।

इस दृष्टि से देखा जाए तो हर मुसलमान को गलत के मुकाबले आतंकवादी होना चाहिए उसे असमाजिक तत्वों के लिये आतंकवादी होना चाहिए। कोई डाकू किसी मुसलमान को देखे तो उस पर दहशत तारी हो जानी चाहिए। इसी तरह अगर कोई जानी (व्यभिचारी) किसी मुसलमान को देखे तो उस पर भी दहशत तारी हो जाना चाहिए।

मैं इस बात से भी सहमत हूं कि आतंकवादी उस व्यक्ति को कहा जाता है जो आम लोगों को आतंकित करे। जो बेगुनाह लोगों को डराने की कोशिश करे और इस दृष्टि से किसी भी मुसलमान को आतंकवादी नहीं होना चाहिए। आम लोगों को मुसलमान से बिल्कुल आतंकित नहीं होना चाहिए।

अलबत्ता जहां तक असमाजिक तत्व, चोरों, डाकूओं और मुजरिमों का सम्बंध है तो जिस तरह पुलिस इन के लिये आतंकवादी है उसी तरह मुसलमानों को भी उन के लिये आतंकवादी होना चाहिए।

एक सामान और भी है वह यह कि अगर आप विश्लेषण करें तो कई बार यूं भी होता है कि एक ही व्यक्ति पर दो अलग-अलग लैबल लग जाते हैं। एक ही व्यक्ति के, एक ही काम के कारण, दो अलग अलग तस्वीर बन जाते हैं। मिसाल के तौरपर जब हिंदुस्तान आज़ाद नहीं हुआ था, जब हिंदुस्तान पर अंग्रेजों का राज था, तो उस समय आज़ादी के

मतवाले, उपमहाद्वीप की आज़ादी के लिये कोशिश कर रहे थे। अंग्रेज़ राज उन लोगों को आतंकवादी कहते थे, जब कि हिंदुस्तानी उन्हें देशप्रेमी और आज़ादी के क्रांतिकारी कहते थे।

वही लोग थे, एक ही काम के कारण अंग्रेजों की नज़र में वह आतंकवादी थे लेकिन हिंदुस्तानियों की नज़र में, हमारी नज़र में वह मुजाहिद (आज़ादी के मतवाले) थे। आप जब उन लोगों पर कोई लैबल लगाएं तो पहले हालात का जायचा लेंगे। अगर आप अंग्रेज़ राजाओं से सहमत हैं तो फिर यकीनन आप उन्हें आतंकवादी कहेंगे लेकिन अगर आप हिंदुस्तानियों के इस विचार से सहमत हैं कि अंग्रेज़ हिंदुस्तान में व्यापार करने आए थे और यहां पर कट्जा कर लिया था, उनका राज ज़बरदस्ती का और अन्यायिक था, तो फिर आप उन्हीं लोगों को आज़ादी के मतवाले कहेंगें।

यानि एक ही तरह के लोगों के बारे में दो अलग-अलग विचार होना सम्भव है।

चुनांचे मैं अंत में यह कहकर अपनी बात को ख़त्म करूंगा कि "जहां तक इस्लाम का सम्बंध है हर मुसलमान को बुनियादपरस्त होना चाहिए क्योंकि इस्लाम की सारी शिक्षा मानवजाति के हित में है। इसान दोस्ती और वैश्विक भाईचारे को शक्तिशाली बनाने वाली हैं।"

मैं उम्मीद रखता हूं कि आप को अपने सबलों का जवाब मिल गया होगा।

प्रश्न: जहां तक मेरा ख्याल है कि सीधे धर्म में भी कोई बुराई नहीं है। हर धर्म के उसूल अच्छे हैं लेकिन उसूल बयान कर देना एक चीज़ है और उन उसूलों के अनूकूल कर्म करना एक दूसरी बात है। हम देखते हैं कि सब से अधिक हिंसा धर्म के नाम पर ही होती है। आप धार्मिक उसूलों और धर्म के नाम पर होने वाली हिंसा (मार-काट) में समानता किस तरह तलाश करेंगे?

उत्तर: यह एक बहुत अच्छा सवाल है कि सारे धर्म बुनियादी तौर पर अच्छी बातें ही करते हैं लेकिन जहां तक काम करने का सम्बंध है तो वह कुछ अलग है। शिक्षा अच्छी बातें की दी जाती है लेकिन अगर दुनिया पर नज़र डाली जाए तो अनगिनत लोग हैं जो धर्म के नाम पर लड़ रहे हैं। आखिर इस समस्या का हल क्या है?

यह एक बहुत अच्छा सवाल है। इस सवाल का थोड़ा जवाब तो मैं अपनी बातचीत के दौरान दे चुका हूँ। यानी जहां तक इस्लाम का सम्बन्ध है, हमारा दीन हमें किसी बेगुनाह की हत्या की आज्ञा नहीं देता।

सूरह: मायदा में अल्लाह तत्त्वात् फ़रमाता है:

مِنْ أَجْلِ ذِكْرِ كَبِيرٍ عَلَىٰ نَبِيٍّ أَسْرَىٰ اللَّهُمْ قَلْ نَفْسًا بِغِيرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي  
الْأَرْضِ فَكَانَمَا قَاتَلَ النَّاسُ جِمِيعًا وَمِنْ أَخْرَاهَا لَكَانَمَا أَخْيَالُ النَّاسِ جِيمِيعًا لَقَدْ جَاءَ  
نَهْمٌ وَرُسْلَنَا بِالْأَيْتَمِ فَمَمَّا كَيْفَرُوا مِنْهُمْ يَعْذِذُ ذِكْرُ فِي الْأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ۔ (٢٢٥)

“इसी वहज से बनी इसराईल पर हम ने यह फ़रमान लिख दिया था कि; जिस ने किसी मनुष्य को खुन के बदले या ज़मीन में फ़साद (लड़ाई) फैलाने के अलावा किसी और वजह से हत्या की, उसने गोया सरे इंसानों की हत्या की। और जिस ने किसी को ज़िंदगी बछारी उसने मानो तमाम इंसानों को जीवन दिया। मगर उनका हाल यह है कि हमारे रसूल (स.अ.व.) लगातार उनके पास साफ़ साफ़ आदेश लेकर आए, फिर भी उनमें अधिकतर लोग ज़मीन में अत्याचार करने वाले हैं।” 5/32

लेकिन सवाल यह है कि हम अपने मतभेदों को किस प्रकार मिटा सकते हैं। सहमती किस प्रकार पैदा हो सकती है? इस सवाल का जवाब भी मैंने सूः आले इमरान की चौंसठवीं आयत के आलोक में दिया था। अल्लाह तत्त्वात् फ़रमाता है:

فُلْ يَأْهَلُ الْكِتَابَ تَعَالَوْا إِلَىٰ كُلَّ مَوْلَىٰ سَوَاءٌ بَيْتَارٍ يَتَبَرَّكُ بِهِ  
شَيْنًا وَلَا يَتَخَدِّلُ بَعْضًا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَلَمْ تَوْلُوا قَفْوُلًا أَشْهَدُوا بِاِنَّ مُسْلِمَوْنَ  
(١٣٣)

“ऐ नबी (स.अ.व.) कहो। ऐ एहले किताब! आओ एक ऐसी बात की ओर जो हमारे तुम्हारे बीच एक जैसी है। यह कि हम अल्लाह के सिवा किसी की बन्दगी (पूजा) न करें, इसके साथ किसी को शारीक न ठहराएँ और हम में से कोई अल्लाह के सिवा किसी को अना रब न बना ले। इस दावत को कबूल करने से अगर वह मुंह फेरे तो साफ़ कह दो कि गवाह रहो, हम तो मुस्लिम (सिर्फ़ खुदा को पूजने वाले) हैं।” 3/64

मान लीजिए दस बाते आप पेश करते हैं और दस बातें मैं पेश करता हूँ। अब मान लीजिए कि इन में से पांच बातें एक जैसी हैं और बाकी में

अन्तर है तो हमें कम से कम पांच बातों की हद तक सहमति कर लेनी चाहिए। इससे पांच मतभेदों को टाला भी जा सकता है।

कुरआन किन बारों पर इकट्ठा होने की दावत देता है?

पहली बात तो यह है कि हम एक खुदा के अलावा किसी की इबादत (पूजा) न करेंगे। दूसरी बात यह कि हम किसी को उसका शारीक (सम्मिलित) नहीं ठहराएंगे।

आप ने एक अच्छी बात पूछी कि इन समस्याओं का कैसे समाधान हो सकता है? मैंने एक तरीका आप के सामने पेश कर दिया है कि एक जैसी बातों पर सहमति पैदा की जाए। लेकिन इस सिलसिले में एक बहुत महत्वपूर्ण बात छोड़ी नहीं जा सकती कि, अलग-अलग धर्मों के अधिकतर मानने वाले खुद अपने धर्म की हकीकी शिक्षा का ज्ञान नहीं रख पाते। उन्हें यह इल्म (ज्ञान) नहीं होता कि उनके पवित्र ग्रंथों में क्या लिखा हुआ है?

बहुत से मुसलमानों को भी यह ज्ञान नहीं होता कि कुरआन और अहादीस सहीहा (पवित्र मुस्लिम ग्रंथों) में क्या शिक्षा दी गई है। इसी तरह बहुत से हिंदूओं को यह ज्ञान नहीं होता कि उनके पवित्र ग्रंथ क्या कहते हैं। बहुत से ईसाई ऐसे हैं जो नहीं जानते कि बाईबल के आदेश क्या हैं और बहुत से यहूदियों को यह नहीं मालूम कि अहदनामा क़दीम (प्राचीन संविदा) में क्या लिखा हुआ है?

अब क़सूर किसका है? इन धर्मों का या इसके मानने वालों का? ज़ाहिर है कि इन धर्मों के मानने वाले ही कुसूरवार हैं। इसी लिये मैं लोगों से कहता हूँ कि अपने पवित्र ग्रंथों का अध्ययन तो करें। विभिन्नताओं और मतभेदों के बाद मैं निपटा लिया जाएगा, पहले कम से कम इन बातों पर तो हम इकट्ठे हो जाएं जो हमारे और आप के बीच समान हैं।

मैं “इस्लाम और ईसाईयत में समानता” के विषय पर बातचीत कर चुका हूँ। इस में भी मैंने यही कहा कि विभिन्नताओं को अभी छोड़ दिया जाए और कम से कम इन बातें पर तो हम सहमत हो ही जाएं जो, हमारे कुरआन और तुम्हारी इज़जील में समान हैं। अगर हम समान बातें पर ही सहमत हो जाएं तो शाग़ड़ा समाप्त हो जाएगा।

मैं अपनी इस बातचीत में भी यही कुछ करने की कोशिश कर रहा हूँ क्या मैं कभी किसी धर्म पर अपने आप ही आलोचना करता हूँ? सिर्फ़

उस समय जब कुछ भाईयों के सवालात की वजह से मैं मजबूर हो जाता हूं तो मुझे सच्चाई को बताना ज़रूरी हो जाता है। आप मेरे भाषण की रिकॉर्डिंग देख सकते हैं मैंने एक बार भी किसी धर्म पर खुद आलोचना करने की कोशिश नहीं की। मैं अनेकताओं के बारे में बहस करता ही नहीं। मैं समान बातों को सामने लाने की कोशिश करता हूं वरना मैं विभिन्नताओं पर भी बहस कर सकता हूं। मैं ऐसे विषयों पर भी भाषण दे सकता हूं।

“इस्लाम और हिंदूमत में विभिन्नताएं” या

“इस्लाम और ईसाईयत में विभिन्नताएं”

मैं तक़ाबुल अद्यान (धार्मिक विषयों पर चर्चा) का विद्यार्थी हूं। अल्लाह का शुक्र हैं, मैं दुनिया के अधिकतर धर्मों के पवित्र ग्रंथों के बारे में बात कर सकता हूं (यहां पेश कर सकता हूं) और इन धर्मों की विभिन्नताएं आप के सामने पेश कर सकता हूं, लेकिन मैं ऐसा नहीं करता। मैं विभिन्नताओं की बात उस समय करता हूं जब इसकी आवश्यकता होती है। जब लोगों में से कोई प्रोग्राम को ख़राब करने की कोशिश करता है।

हमें सभी अनेकताओं के बारे में जानने की आवश्यकता है, लेकिन मैं आम आदमी के सामने इसकी विभिन्नताओं पर बातचीत नहीं करता। आम आदमी से मैं यही कहता हूं कि खुद अपनी धार्मिक किताबों का अध्ययन करो। इस तरह तुम अपने मज़हब के भी क़रीब हो जाओगे और आलमी भाईचारा भी बढ़ेगा। अपने पवित्र ग्रंथों का अध्ययन करो। कम से कम खुश पर तो ईमान लाओ। विभिन्नताएं बाद में मिटाई जाती रहेंगी।

यहूदियत भी यही कहती है, ईसाईयत भी यही कहती है, हिंदूमत भी यही कहता है, इस्लाम यही कहता है, सिख धर्म भी यही कहता है और पारसी धर्म भी यही कहता है कि;

“एक खुदा पर ईमान लाओ और उस की परास्तिश (पूजा) करो।”

आप दूसरों की पूजा क्यों करते हैं? पहले सिफ़े इसी नुकते (बिंदु) पर इकट्ठे हो जाएं दूसरी बातों के फैसले बाद मैं होते रहेंगे। अगर हम यह एक जैसी समस्या हल करले अगर हम दस में से तीन समस्याओं पर भी सहमत हो जाएं तो दूसरे नुकात (प्रसंग) की भिन्नता को बदीश्त किया जा सकता है। उनका फैसला बाद में हो सकता है।

आप विश्वास कीजिए कि अगर हम एक जैसी बातों पर इकट्ठे हों तो अधिकतर समस्याएं स्वतः हल हो जाएंगी, और मैं खुद यही काम काम करने की कोशिश कर रहा हूं। मैं सारी दुनिया में यात्रा करता हूं और करने की कोशिश कर रहा हूं। मैं यात्रा करता हूं और चूंकि लोग न अपने पवित्र ग्रंथों के बारे में पूरी मुस्लिमों के सामने और चूंकि लोग न अपने पवित्र ग्रंथों के बारे में, इसलिए बहुत से जानकारी रखते हैं और न हमारी किताबों के बारे में, इसलिए बहुत से लोग सवालात करते हैं। खुद मुसलमान भी कुरआन व हडीस की शिक्षा के बारे में पूरा ज्ञान नहीं रखते। वह उन बातों के बारे में सवालात करते हैं कि जिन के बारे में वह नहीं जानते वे इसलिए मैं उन्हें जानकारी देता हूं। मैं जिन के बारे में वह नहीं जानते वे इसलिए मैं उन्हें जानकारी देता हूं। वे उन्हे कुरआन और हडीस के बारे में बताता हूं। वेद और बाईबल के बारे में बताता हूं, और मैं जब भी कोई इकत्तबास (लेखांश) पेश करता हूं तो इस का हवाला ज़रूर पेश कर देता हूं ताकि कोई यह न कह सके कि ज़ाकिर भाई हवाई बातें कर रहे हैं और यह तमाम पवित्र किताबें जिन का हवाला देता हूं, इस्लामिक रिसर्च फ़ाउनडेशन में उपलब्ध हैं। हमारी लाइब्रेरी में पवित्र वेद के कई अनुवाद मौजूद हैं। हमारे पास सैकड़ों तरह की इंजीलें मौजूद हैं। बाईबल के तीस से अधिक विभिन्न मतन (मूल ग्रंथ) हमारे पास हैं। अलहम्दुलिल्लाह। आप का सम्बंध किसी भी वर्ग से हो। Jehovahs Witness हौं, Catholic हौं या Protestant हौं, आप को बाईबल हमारे पास मौजूद है और हम इस का हवाला पेश करेंगे। चुनांचे अगर कोई कहना चाहे कि ज़ाकिर नायक ग़लत कह रहा है तो उसे इन पवित्र लेखों को भी ग़लत कहना पड़ेगा क्योंकि मेरे भाषण का अधिकतर भाग इहीं पवित्र ग्रंथों के चुने हुए लेखांश पर ही आधारित है। अगर आप इन ग्रंथों से मत-भिन्नता रखते हैं तो इस से कोई आप को रोक नहीं सकता। अवश्य मतभेद रखें। बड़े प्रेम से मत-भिन्नता रखें क्योंकि कुरआन कहता है कि “दीन में कोई जोर ज़बरदस्ती नहीं है” सच को झूठ से अलग कर दिया गया है। मैं हिंदूमत की हकीकी शिक्षा आप के सामने पेश करता हूं अगर आप सहमत होना चाहें तो हो जाएं अगर विरोध करना चाहें तो विरोध करें।

एक प्रोग्राम हुआ था, जिसकी बीड़ीयों रिकॉर्डिंग भी उपलब्ध है। उस सिमपोजियम का विषय था “इस्लाम ईसाईयत और हिंदूमत में खुदा की संकल्पना” कुछ लोग इसे मूनाज़ा (धार्मिक बहस) भी कह सकते हैं।

केरल के एक हिंदू पीड़ित, कालीकट के एक मसीही पादरी और इस्लाम का इस्टिकोण पेश करने के लिये मैं, यह बहस साढ़े चार घंटे चली। इस बहस की रिकार्डिंग उपलब्ध है। आप खुद देख सकते हैं। इस बहस में ईसाईयत और हिंदूमत के विव्वदान भी शरीक हैं और मैं तो सिर्फ़ एक विद्यार्थी हूँ। मैंने अपना इस्टिकोण पेश किया। फैसला करना तो नाज़रीन (दर्शकों) का काम है। मैंने बहरहाल एक सी बातें पेश करने की कोशिश की। उन्हों की किताबों के साथ और पूरे हवालों (उदाहरणों) के साथ अध्याय नम्बर और आयत नम्बर के साथ। मानवजाति को इकट्ठा करने की एक ही सूरत है, और वह है ऐसी बातों की तलाश जो हमारे बीच समान हों उम्मीद है कि आपको अपने सवाल का जवाब मिल गया होगा।

**प्रश्न:** अगर इस्लाम अमन व सलामती का धर्म है तो फिर इसे तलवार की मदद से क्यों फैलाया गया है?

**उत्तर:** सवाल पूछा गया है कि; अगर इस्लाम वाकई अमन व सलामती का धर्म है तो फिर यह तलवार की मदद से क्यों फैला? बात यह है कि इस्लाम का शब्द ही सलामा से निकला है, जिस का अर्थ ही सलामती (सुरक्षा) है। इस्लाम का एक और अर्थ अपनी रज़ा (मर्जी़) को अल्लाह तआला की मर्जी के अनुसार कर देना है। मानो इस्लाम का अर्थ हुआ “वह सलामती (सुरक्षा) जो अपनी मर्जी को अल्लाह तआला की मर्जी के अनुसार कर देने से प्राप्त होती है।” लेकिन जैसा कि पहले भी बताया गया है कि दुनिया में हर व्यक्ति सलामती (सुरक्षा) नहीं चाहता। हर व्यक्ति यह नहीं चाहता कि पूरी दुनिया में अमन व सलामती (सुरक्षा) का माहौल बना रहे। कुछ असमाजिक तत्व भी होते हैं जो अपने खुद के लाभ के लिए अमन व सलामती (सुरक्षा) नहीं चाहते। अगर पूरा अमन हो जाए तो ज़ाहिर है कि चोरें, डाकुओं और मुजरिमों के लिये अवसर ख़त्म हो जाएंगे। चुनांचे अपने लाभ के लिये उनकी इच्छाएँ यही होती हैं कि अमन व सलामती (सुरक्षा) न रहे। ऐसे समाजदुरुस्त लोगों को जड़ से उछाड़ने के लिये शक्ति का उपयोग आवश्यक हो जाता है, और इसी वजह से पुलिस का विभाग बनाना पड़ता है।

मानो इस्लाम वाकई अमन व सलामती (सुरक्षा) का धर्म है लेकिन अमन व सलामती (सुरक्षा) बनाए रखने के लिये भी कई बार ताक़त का

इस्तेमाल करना पड़ता है, ताकि समाज के लिये हानिकारक तत्व की जुर्त (धृष्टता) को दबाया जा सके।

जहां तक इस बात का सम्बन्ध है कि “इस्लाम तलवार के ज़ोर से फैला है” तो इस सवाल का सब से अच्छा जवाब डी लैसी औलेरी ने दिया है, जो कि एक मशहूर गैर मुस्लिम इतिहासकार हैं। अपनी किताब “Islam at the Cross Roads.” के पृष्ठ नम्बर आठ पर वह लिखते हैं:

“....इतिहास से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि मुसलमानों के पूरी दुनिया पर क़ब्बा करने और तलवार के ज़ोर पर पराजित कौमों के लोगों को मुसलमान बनाने की कहानियां हकीकत में बे सिर पैर के गढ़े हुए अफ़साने हैं और विश्वास करने योग्य नहीं हैं जो इतिहासकार दुहराते रहते हैं।”

किताब का नाम Islam at the Cross Roads है। लेखक डी लैसी औलेरी है और पृष्ठ नम्बर आठ है। अब मैं आप से एक सवाल पूछता हूँ कि हम मुसलमानों ने स्पैन पर लगभग आठ सौ वर्ष तक राज किया, लेकिन जब सलीबी जंगू (ईसाई-योद्धा) वहां आए तो मुसलमानों का नाम व निशान ही मिटा दिया गया। वहां कोई एक मुसलमान भी ऐसा नहीं बचा जो सरे आम आज़ान दे सके। लोगों को नमाज़ की दावत दे सके। हम ने वहां शक्ति का उपयोग नहीं किया। आप जानते हैं कि हम मुसलमानों ने लगभग चौदह सौ वर्षों तक लगातार अरब क्षेत्र में राज किया। सिर्फ़ कुछ वर्ष अंग्रेज़ी और कुछ वर्ष फ़्रांसीसी भी रहे लेकिन पूरी तरह एक हज़ार चार सौ वर्ष तक अरबों के इलाक़े में मुसलमानों का ही राज रहा। लेकिन क्या आप जानते हैं कि इस समय भी लगभग एक करोड़ चालीस लाख अरब निवासी ईसाई हैं। यह लोग क़ब्बी ईसाई कहलाते हैं। क़ब्बी ईसाई नस्ल दर नस्ल ईसाई चले आ रहे हैं। अगर हम मुसलमान चाहते तो उनमें हर एक को तलवार के ज़ोर पर मुसलमान बना सकते थे। लेकिन हम ने ऐसा नहीं किया।

यह चौदह मिलियां अरब बासी जो कि क़ब्बी ईसाई हैं, वास्तव में इस बात के गवाह हैं कि इस्लाम तलवार के ज़ोर पर हरगिज़ नहीं फैला। खुद हिंदुस्तान पर भी सदियों तक मुसलमानों का राज रहा, लेकिन यहां भी इस्लाम फैलाने के लिये तलवार से काम नहीं लिया गया। अगर कुछ लोग कोई गलत काम करें तो इसके लिये धर्म को ज़िम्मेदार नहीं ठहराया जा सकता। अगर कुछ लोग धर्म की शिक्षा के अनुसार कर्म नहीं करते तो इस

का अर्थ यह हरगिज नहीं कि इस धर्म ही में बुराई है। मिसाल के तौर पर यह कहना गलत होगा की ईसाइयत एक बुरा धर्म है क्योंकि हिटलर ने 60 लाख यहूदी मार दिये थे। मान लीजिए ऐसा हुआ भी हो कि हिटलर ने 60 लाख यहूदी जलाकर मार दिये हों, तो फिर भी इस का ज़िम्मेदार ईसाइ धर्म को कैसे क़रार दिया जा सकता है। काली धैंड़ें तो हर समाज में मौजूद होती हैं।

हम मुसलमानों ने सदियों हिंदुस्तान पर राज किया, अगर हम चाहते तो यहाँ के हर गैर मुस्लिम को तलवार के ज़ोर पर मुसलमान बनाया जा सकता था। लेकिन हम ने कभी ऐसा करने की कोशिश नहीं की और इस का अस्पी प्रतिशत है। यहाँ मौजूद लोगों में शामिल गैर-मुस्लिम स्वयं इस बात की गवाही है कि हम ने ताक़त रखने के बाबजूद लोगों को तलवार के ज़ोर पर मुसलमान नहीं बनाया। हम ने ऐसा नहीं किया क्योंकि इसलाम इस बात पर विश्वास ही नहीं रखता।

आज आबादी के लिहाज़ से दुनिया का सब से बड़ा मुसलमान देश इंडोनेशिया है। मुसलमानों की सब से बड़ी संख्या वहाँ है। कौन सी फौज ५५ प्रतिशत मुसलमान हैं तो बताइए वहाँ कौन सी फौज भेजी गई थी? अफ्रीका का मशरिकी (पूर्वी) साहिल जीतने कौन गया था? कौन सी फौज? कौन सी तलवारें?

इस का जवाब थोंगस कारलायल देता है। कारलायल अपनी किताब Heroes & Hero Worship में लिखता है:

“आप को यह तलवार हासिल करना पड़ती है। दूसरी सूत में कम ही लाभ हो सकता है। हर नया दृष्टिकोण शुरू में एक आदमी के दिमाग में होता है। दुनिया भर में सिफ़े एक आदमी के विवेक में, एक आदमी पूरी मानवजाति के मुकाबले में अगर वह तलवार का उपयोग करेगा तो उसकी सफ़लता की सम्भावना कम ही है।”

कौन सी तलवार? मान लीजिए कोई ऐसी तलवार होती भी तो मुसलमान उसे उपयोग नहीं कर सकते थे क्योंकि कुरआन उन्हें आज्ञा देता है:

لَا إِكْرَاهٌ فِي الِّيْنِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيْرِ فَمَنْ يَكْفُرُ بِالْأَغْوَيْتِ وَبُوَيْنِ

بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْأُنْفُقَيْ لَا إِنْفَضَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعُ عَلَمٍ

(١٥٥.١)

“दीन (धर्म) के मामले में कोई जबरदस्ती नहीं है। सही बात गुलत ख़्यालात से अलग छाँट कर रख दी गई है। अब जो कोई तापून (शैतान) का इनकार करके अल्लाह पर इमान से आया उसने एक ऐसा मजबूत सहारा थाम लिया जो कभी टूटने वाला नहीं और अल्लाह सब कुछ सुनने और जानने वाला है।” २०२५

यानि हर वह व्यक्ति जो अल्लाह से मदद चाहता है और झूठी शक्तियों को रद कर देता है। हकीकत में उसने सब से मजबूत सहारा पकड़ा है। ऐसा सहारा जो कभी उसका साथ नहीं छोड़ेगा।

कौन सी तलवार से लोगों को मुसलमान किया गया है? यह हिक्मत (अफ़्ल) की तलवार थी। कुरआन पाक में अल्लाह तआला फ़रमाता है:

أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُؤْمِنَةِ وَجَاهَهُمْ بِالْحَقِّ أَخْسِنُ إِنْ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْدِينَ

(١٥٥.١)

“ऐ नबी (स.अ.व.)! अपने रब के रास्ते की तरफ दावत दो हिक्मत और उमदा नसीहत के साथ, और लोगों से बहस करो ऐसे तरीके से जो सब से अच्छा हो, तुम्हारा रब ही अधिक बेहतर जानता है, कि कौन उसकी राह (रास्ते) से भटका हुआ है और कौन राहे रास्त (सत्यमार्ग) पर है।” १६१२५

The Plain Truth नाम की पत्रिका में एक विषय प्रकाशित हुआ था जो अस्ल में रीडर्स इंजिजेस्ट की वार्षिक किताब 1986 से लिया गया है। इस विषय में 1934 से 1984 तक के पचास वर्षों में दुनिया के धर्मों में बुद्धि के हवाले से आंकड़े दिये गये हैं। इस आधी शताब्दि के दौरान सब से अधिक इजाफ़ा मुसलमानों की संख्या दो सौ पैंतीस प्रतिशत बढ़ गई है। मैं आप से पूछता हूँ कि इन पचास वर्षों में 1934 से 1984 तक मुसलमानों ने कौन सी लड़ाईयां लड़कर लोगों को मुसलमान किया? वह कौन सी तलवार थी जिस के द्वारा उन लाखों लोगों को इस्लाम कुबूल करने पर मजबूर किया गया।

क्या आप जानते हैं कि इस समय अमरीका में सब से तेज़ी से फैलने वाला धर्म इस्लाम है। इन अमरीकियों को इस्लाम कुबूल करने पर कौन सी तलवार मजबूर कर रही है? योरोप में भी इस्लाम ही सब से तेज़ी से

फैलने वाला धर्म है। उन्हें कौन तत्त्वावार की नोक पर इस्लाम कुबूल करने पर मजबूर कर रहा है? कुरआन इस सवाल का जवाब कई जगहों पर देता है। मैं इस सवाल का जवाब डॉ० एडम पिटसन के इन शब्दों पर खड़ करना चाहूंगा:

“वह लोग जिन्हें यह डर है कि ऐटमी हथियार कहीं अरबों के हाथ न आ जाएं, वह यह बात नहीं समझ रहे कि इस्लामी बम तो पहले ही गिराया जा चुका है। यह बम उस दिन गिरा था जिस दिन पैग्मेन्ट-ए-इस्लाम हज़रत मुहम्मद (स.अ.व.) का जन्म हुआ था।

**प्रश्न:** अगर इस्लाम वास्तव में आलमी भाईचारे (वैश्विक भाईचारे) की शिक्षा देता है तो फिर मुसलमान खुद क्यों भिन्न-भिन्न बर्गों में बटे हैं?

**उत्तर:** सवाल यह किया गया है कि अगर वास्तव में इस्लाम हकीकी भाईचारे की शिक्षा देता है तो फिर मुसलमान खुद क्यों फिरक़ों (पंथ-समूहों) में बटे हैं। इस सवाल का जवाब कुरआन मजीद की सूरः आले इमरान में कुछ यूँ फ़रमाया दिया है:

وَغَصَّمُوا بِحِجْلِ اللَّهِ حَمِيمًا لَا تَفْرُّطُونَ  
(١٠٣:٣)

“सब मिल कर अल्लाह की रसी को मज़बूती से पकड़ लो और आपसी भेद-भाव में न पड़ो।” ٣:١٠٣

अल्लाह की रसी से क्या अर्थ है? अल्लाह की रसी से अर्थ है अल्लाह तआला की किताब यानी कुरआन मजीद। मुसलमानों को आदेश दिया गया है कि अल्लाह तआला की मर्जी को मज़बूती से पकड़ लो। यानी कुरआन मजीद और अहादीसे सहीहा (पत्रिव इस्लामी ग्रंथ) की शिक्षा सामने रखें और आपस में भेद-भाव न पैदा करें जैसा कि पहले भी मैंने बताया कुरआन मजीद में अल्लाह तआला फ़रमाता है:

إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَكُمْ وَكَانُوا شَيْعَةً لِّتُمُّهُمْ بِيَ شَيْءٍ إِنَّمَا مُرْمُمُهُ إِلَيْهِ لَمْ يُرْمُمُ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ  
(١٥٩:٩)

“जिन लोगों ने अपने धर्म को टकड़े-टकड़े कर दिया और वर्गों में बट गये यकीनन उनसे तुम्हारा कुछ लेना देना नहीं, उसका मामला तो अल्लाह के हवाले है। वही उनको बताएगा कि उन्होंने किया कुछ क्या है।” ٦:١٥٩

मालम यह हुआ कि इस्लाम धर्म के अनुसार, मुसलमानों को फ़िरक़ों में बंटने से रोका गया है। लेकिन होता यह है कि कुछ मुसलमानों से जब पूछा जाए कि तुम कौन हो तो जवाब मिलता है;

“मैं ‘हनफी हूँ।” कुछ कहते हैं: “मैं शाफ़ी हूँ।” कुछ कहते हैं: “मैं मालिकी हूँ।” और कुछ का जवाब होता है: “मैं हंबली हूँ।”

सवाल यह है कि हमारे पैग्मेन्ट हज़रत मुहम्मद मुस्तफ़ा (स.अ.व.) क्या थे? किया वह हनफी थे? हंबली थे? मालिकी थे? या शाफ़ी थे? वह सिर्फ़ और सिर्फ़ मुसलमान थे।

कुरआन पाक की सूरः आले इमरान में अल्लाह तआला फ़रमाता है:

فَلَمَّا آتَحَسَ عَيْنِي مِنْهُمُ الْكُفَّارُ قَلَ مِنْ أَنْصَارِي إِلَى اللَّهِ  
(٥٢:٩)

“जब इसा अलैहिस्सलाम ने महसूस किया कि बनी इसराईल कुफ़ व इनकर पर तपर हो चुके हैं तो उसने कहा कौन अल्लाह की राह (रास्ता) में मेरा सहायक होगा?” ٣:٥٢

हवारियों ने जवाब दिया:

نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ أَمَّا بِاللَّهِ وَأَهْدَى بَانَ مُسْلِمُونَ

(٥٢:٩)

“हम अल्लाह के मददगार (सहायक) हैं। हम अल्लाह पर इमान लाए। आप गवाह रहें कि हम मुस्लिम (अल्लाह का आदेश मानने वाले) हैं।” ٣:٥٢

एक और जगह अल्लाह तबारक तआला फ़रमाता है:

وَمَنْ أَحْسَنْ فَوْلًا مِّنْ دُعَا إِلَيْهِ اللَّهُ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ أَنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ  
(٣٣:١)

“और उस व्यक्ति की बात से अच्छी बात और किस की होगी जिस ने अल्लाह की ओर बूलाया और नेक अमल (कार्य) किया और कहा कि मैं मुसलमान हूँ।” ٦:٣٣

यानि अच्छा वह है जो कहे कि मैं मुस्लिम हूँ। जब भी कोई आप से यह सवाल करे कि आप कौन हैं? तो आप का जवाब यह होना चाहिए कि “मैं मुसलमान हूँ।” इस में कोई बुराइ नहीं अगर कोई यह कहे कि मुझे कुछ मामलों में इमाम अबु-हनीफ़ा रहा या किसी और महान ज्ञानी

की राय से सहमति है। या यह कि मुझे इमाम शाफ़ी रह० या इमाम मालिक रह० या इमाम इब्ने हंबल रह० के फैसलों से सहमति है। मैं इन तमाम लोगों का आदर करता हू० अगर कोई कुछ मामलों में इमाम अबु हनीफा रह० को मानते हैं और कुछ में इमाम शाफ़ी रह० को तो मेरे नज़्रीक इस में एतिरज़ (आपत्ति) की कोई बात नहीं, लेकिन जब आप की पहचान के बारे में सवाल किया जाए तो आप का जवाब एक ही होना चाहिए और वह यह कि मैं मुसलमान हू० पहले किसी भाई ने कहा कि “कुरआन कहता है कि मुसलमानों के 73 फिरके होंगे।……” अस्ल में वह कुरआन का नहीं बल्कि हुजूर नबी करीम (स.अ.व.) की एक हदीस का हवाला दे रहे थे। यह हदीस सुनन अबुदाउद में मौजूद है। उस में फ़रमाया गया है कि इस्लाम धर्म 73 फिरकों में बंट जाएगा लेकिन अगर आप इन शब्दों पर ध्यान दें तो आप को पता चलेगा कि इस में इत्तला (सूचना) दी जा रही है कि मुसलमान 73 फिरकों (वर्गों) में विभाजित हो जाएंगे, हुक्म नहीं दिया जा रहा है कि दीन (धर्म) को 73 फिरकों में बांट दो। हज़रत मुहम्मद (स.अ.व.) एक भविष्यतवाणी फ़रमा रहे हैं। आदेश तो यही है, जो कुरआन में दे दिया गया है कि “भेद भाव में न पडो।”

यह तो एक सच्ची भविष्यतवाणी है जिसे अंततः पूरा हो कर रहना है। ‘तिरमिज़ी’ की एक हदीस का अर्थ कुछ इस तरह है:

“रसूल अल्लाह (स.अ.व.) ने फ़रमाया; उम्मत 73 फिरकों में बट जाएगी और एक फिरके के अलावा सब जहन्नम (नर्क) में जाएंगे। सहाबा-ए-इकराम ने पूछा यह एक फिरका कौन से होगा? आप (स.अ.व.) ने फ़रमाया: वह जो मेरे और मेरे सहाबा र.त.अ. के रास्ते पर चलेगा।”

यानि वह जो कुरआन और सही हादीसों को मानेगा, वही सही रास्ते पर यानी सिरातेमुस्तकीम (सीधा रास्ता) पर है। इस्लाम दीन में भेदभाव और विभाजन के खिलाफ़ है। इसलिए कुरआन और अहादीस नवविया (स.अ.व.) का अध्ययन होना चाहिए। और इन पर अमल होना चाहिए। क्योंकि कुरआन व हदीस के अनुसार कर्म करके ही मुसलमान एकजुट हो सकते हैं।

उम्मीद है कि आप को अपने सवाल का जवाब मिल चुका होगा।

प्रश्न: दुनिया में भाईचारे को बढ़ावा देने के लिये सब से अच्छा

तरीका क्या हो सकता है? हमें ज्यादा जोर किस पहलू पर देना चाहिए? धर्म पर? समाज पर? या राजनीती पर?

उत्तर: भाई ने सवाल यह पूछा है कि वैश्विक भाईचारे को बढ़ावा देने के लिये हमें किस चीज़ को अहमियत देनी चाहिए? क्या धर्म पर जोर देना चाहिए? समाज पर? या सियासत पर?

मेरे भाई! मेरी सारी बातचीत ही इस विषय पर थी और अब मेरे लिये वह सारी बाते दुहराना सम्भव नहीं है। आप के सवाल का जवाब वही है। दुनिया में भाईचारे को बढ़ावा देने के लिये हमें धर्म को प्राथमिकता देनी पड़ेगी। यह बात सारे धर्मों में मौजूद है कि; “हमें एक खुदा पर ईमान रखना चाहिए और उसी की इबादत (पूजा) करनी चाहिए।” अतः हमें चाहिए कि इसी बात को प्राथमिकता दें और इसी प्रसंग को मानें। मैं अपनी बातचीत की अवधि भी यही दुहराता रहा हू० मैंने बहुत से प्रश्न के उत्तर देते हुए भी यही बात कही और फिर कह रहा हू० कि समाज और राजनीती बुनियादी तरजीह (मौलिक प्राथमिकता) नहीं है बल्कि यह चीजें बाद में आती हैं। राजनीती में जिस भाईचारे की बात की जाती है वह सीमित है और इसी प्रकार समाजिकता भी सीमित है लेकिन एक खुदा पर ईमान रखना वैश्विक व्यापकता है।

अल्लाह ही ने पूरी मानवजाति की रचना की है। मर्द हो या औरत, गोरा हो या काला, अमीर हो या गरीब, सब अल्लाह ही के बनाए हुए हैं। इसलिए वैश्विक भाईचारे का बनाना सिर्फ़ एक खुदा पर ईमान और इबादत (पूजा) को सिर्फ़ उसी के लिये खास कर देने की सूरत में ही सम्भव है।

उम्मीद है आप को अपने सवाल का जवाब मिल चुका होगा।

प्रश्न: सारे धर्म बुनियादी तौरपर अच्छी बातों की शिक्षा ही देते हैं। इसलिए किसी भी धर्म को माना जाए, एक ही बात है। आप का क्या विचार है?

उत्तर: सवाल यह पूछा गया है कि जब तमाम धर्म बुनियादी तौर पर अच्छी बातों की शिक्षा ही देते हैं तो इस का अर्थ यह हुआ कि आप किसी भी धर्म के मानने वाले हों एक ही बात है। मुझे आप के सवाल के पहले भाग से पूरी सहमति है कि सारे धर्म बुनियादी तौर पर अच्छी

बातें ही सिखाते हैं। जैसे कि धर्म अपने मानने वालों को यहीं शिक्षा देता है कि किसी को लूटना नहीं चाहिए, औरतों का आदर करना चाहिए यानि किसी औरत की बेइज़्ज़ती नहीं करनी चाहिए। हिंदूमत् यही कहता है, इसाईयत यही शिक्षा देती है और इस्लाम भी यही शिक्षा देता है।

लेकिन इस्लाम और दूसरे धर्मों में एक अन्तर है और वह यह कि इस्लाम न सिर्फ़ अच्छी बातों की शिक्षा देता है बल्कि उन्हें व्यवहार में लाने का तरीका भी सिखाता है जैसे कि खाइचारे की तारीफ़ तो तमाम धर्म करते हैं लेकिन इस्लाम आप को यह भी सिखाता है कि आपकी से रोकता है। इसाईयत भी यही शिक्षा देती है और इस्लाम भी यही कहता है कि किसी को लूटना गुलत काम है। इस्लाम की ख़बी यह है कि इस्लाम आप को ऐसे समाज की रचना करने की भी शिक्षा देता है जिस में काई किसी को लूटने की कोशिश ही न करे। यही इस्लाम और दूसरे धर्मों में मूल अन्तर है।

इस्लाम ज़कात देने पर ज़ोर देता है। हर अमीर आदमी अपनी बचत का ढाई प्रतिशत ग़रीबों को देने के लिए प्रतिबद्ध है। ज़कात हर क़मरी साल फ़र्ज़ (दायित्व) है जिस के पास एक ख़ास मात्रा से अधिक सोना या उसके बराबर माल व दौलत हो। अगर हर अमीर आदमी ज़कात देना शुरू अमीर लोग जकात अदा करना शुरू कर दें तो पूरी दुनिया में काई भी व्यक्ति भूख से नहीं मरेगा।

इसके अलावा यह व्यवस्था कायम करने के बाद कुरआन हकीम आदेश देता है:

وَالسَّارِقُ فَاطْلَعُوا أَيْدِيهِمْ جَزَاءً بِمَا كَسَلُوا مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَنِيٌّ حَمْمٌ (٣٨٥)

“और चोर, चाहे औरत हो या मर्द, दोनों के हाथ काट दो, यह उनकी कमाई का बदला है, और अल्लाह की तप़्र से है। अल्लाह की प्रभुता सब पर हाली है और वह सब कुछ जाने वाला है।” ٥٣٨  
सदी में ऐसी सज़ाएं लागू नहीं हो सकतीं और यह कि इस्लाम एक निर्दयी

धर्म है, एक बेरहम कानून है। और यह कि हज़ारों लोग चोरियां करते हैं, अगर इस सज़ा को लागू कर दिया गया तो अनगिनत लोगों के हाथ काटने पड़ेंगे। लेकिन सज़ा के सख्त होने का लाभ यह है कि जैसे ही उस सज़ा को लागू किया जाएगा तुरंत अपराधों में कमी आ जाएगी। जैसे ही किसी व्यक्ति को यह मालूम होगा कि चोरी करने या डाका डालने की सूरत में अपराधी का हाथ काट दिया जाएगा तो अधिकतर स्थितियों में चोरी या डाके का विचार ही उसके दिमाग़ से निकल जाएगा।

यह आप जानते हैं कि अमरीका जो इस समय दुनिया का सब से तरक्कीयाप्रदाता (विकसित) देश है वह अपराधों की दर के आधार पर भी पहले नम्बर पर है। दुनिया में सब से अधिक अपराध भी अमरीका में ही होते हैं। सब से अधिक चोरियां और डाके भी अमरीका में होते हैं। मैं आप से एक सवाल पूछता हूँ।

मान लीजिए आज अमरीका में इस्लामी कानून लागू कर दिया जाता है यानी हर अमीर आदमी अपनी दौलत का ढाई प्रतिशत के रूप में हक्कारों को देना शुरू कर देता है और इसके बाद कोई मर्द या औरत चोरी करे तो उसका हाथ काट दिया जाता है, तो मैं आप से यह पूछना चाहता हूँ कि बताएं अमरीका में अपराधों की दर में इनाफ़ा होगा और यही दर जारी रहेगी? या अपराधों में कमी होगी ज़हिर है कि अपराधों की दर में कमी आ जाएगी। यह एक व्यवहार में लाने वाला कानून है। आप धार्मिक कानून लागू करते हैं और आप को तुरंत परिणाम नज़र आ जाते हैं।

एक और मिसाल आप के सामने पेश करता हूँ। दुनिया के अधिकतर धर्म औरतों का आदर करने का आदेश देते हैं और औरतों की बेइज़्ज़ती करने से रोकते हैं। बलात्कार (जिना बिलजब्र) को अपराध करार देते हैं। हिंदूमत् की यही शिक्षा है। इसाईयत यही आदेश देती है और इस्लाम भी यही कहता है। लेकिन इस्लाम की यह विशेषता है कि यह धर्म आप को वह तरीका और वह व्यवस्था भी देता है जिस के तहत आप समाज में औरतों की इज़्ज़त की सुक्षा सम्भव बना सकते हैं। एक ऐसा समाज बना सकते हैं, जिसमें मर्द औरतों की बेइज़्ज़ती न करें, बलात्कार के दोषी न हों।

सब से पहले तो इस्लाम हिजाब (पर्दे) का आदेश देता है। आम तौर पर लोग औरतों के हिजाब (पर्दे) की बात करते हैं लेकिन कुरआन मजीद

में अल्लाह तआला पर्दे का आदेश पहले मर्दों को और फिर औरतों को देता है।

सूरः नूर में अल्लाह तआला फरमाता है:

وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَعْصُمُنَ اِنْصَارِهِنَ وَيَعْخُذُنَ فِرْعَوْجَهُنَ ذَلِكَ اَنَّكُمْ لَهُمْ اِنَّ اللَّهَ خَيْرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ  
(٣٠:١٢)

“ऐ नबी (स.अ.व.)! मोमिन मर्दों से कहो कि अपनी नजरें बचा कर रखें और अपनी शर्मगाहों की रक्षा करें। यह उनके लिये अधिक पवित्र तरीका है, जो कुछ वह करते हैं अल्लाह उस से बाघबर रहता है।” ٣٠:١٢

जब भी कोई मर्द किसी औरत को देखे और कोई बुरा विचार इस के दिमाग में आए, कोई शहवत-अंगेज (वासना युक्त) विचार पैदा हो तो उसका कर्तव्य है कि अपनी निगाहें ढुका ले। दुबारा निगाह को न भटकने दें।

एक दिन मेरा एक दोस्त मेरे साथ था। यह दोस्त मुसलमान था। उस दोस्त ने किसी लड़की को देखा तो लगातार काफ़ी देर तक देखता रहा। मैंने उसे कहा कि मेरे भाई यह क्या कर रहे हैं। इस्लाम औरतों को इस तरह धूने की इजाजत नहीं देता। यह सुन कर वह कहने लगा कि जनाब “रसूल अल्लाह (स.अ.व.) ने फरमाया है कि पहली निगाह की इजाजत है और दूसरी हराम है।” और अभी तो मैंने अपनी पहली निगाह आधी भी मुकम्मल नहीं की थी। मैंने कहा रसूल अल्लाह (स.अ.व.) की इस हरीस पाक में यह जो कहा गया है कि पहली निगाह माफ़ी के काबिल है और दूसरी निगाह में माफ़ी नहीं है तो इसका अर्थ यह नहीं कि पहली बार निगाह पड़े तो आधा घंटे तक धूरते ही चले जाओ और पलक भी न आगर किसी औरत पर निगाह पड़ भी जाए तो खेर (भलाई) है तेकिन जानबूझ कर बिल्कुल न देखो। सूरः नूर की अगली आयात औरतों के लिये पर्दे की चर्चा करती है।

وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَعْصُمُنَ اِنْصَارِهِنَ وَيَعْخُذُنَ فِرْعَوْجَهُنَ وَلَا يَبْدِينَ زِيَّهُنَ اَلَا مَا ظَهَرَ  
وَلِمَنْ يُظْرِبُنَ بِحُمْرَهُنَ عَلَى جُبُوْهُنَ وَلَا يَبْدِينَ اَلْبَعُوْلَهُنَ اَوْ اَبَانَهُنَ طَ  
(٣١:١٢)

“और ऐ (स.अ.व.) नबी मोमिन औरतों से कह दो कि अपनी निगाहें बचा कर रखें और अपनी शर्मगाहों (गुप्तांग) की रक्षा करें और अपना

बनाओ श्रृंगार न दिखाएं। इसके अलावा जो खुद जाहिर हो जाए और अपने सीनों पर अपनी औढ़नियों के आंचत डाले रहें। वह अपना बनाओ न जाहिर करें मगर उन लोगों के सामने: पति, बाप.....” ٢٤٥:३

इसके बाद उन लोगों की सूची दी गई है जो पर्दे से अलग हैं।

पर्दे के संदर्भ से बुनियादी तौर पर छह विधान ऐसे हैं जिन्हें ध्यान में रखना आवश्यक है।

पहला उसूल है पर्दा की हद या स्तर, यह हद मर्दों और औरतों के लिये अलग अलग है। मर्द के लिये पर्दे की कम से कम हद नाफ़ से चुटने तक है जब कि औरत का सारा शरीर पर्दे में होना ज़रूरी है। सिफ़ चेहरा और कलाईयों तक हाथ इस से अलग हैं। कुछ विद्वान तो चेहरे का पर्दा भी ज़रूरी करार देते हैं। सिफ़ यह उसूल है जो औरत और मर्द के लिए अलग अलग है। बाकी पांचों उसूल मर्द और औरत दोनों पर एक जैसे ही लागू होते हैं।

दूसरा उसूल यह है कि आपका लिबास तंग और चुस्त हगिज़ नहीं होना चाहिए। यानि ऐसा लिबास पहनने से भी मना किया गया है जो शरीर की बनावट को उभारे।

तीसरा उसूल यह है कि आप का लिबास चमकदार नहीं होना चाहिए, यानि ऐसे कपड़े का बना हुआ लिबास न पहने जिसमें शरीर आरपार नज़र आए कपड़ा पारदर्शी न हो।

चौथा उसूल यह है कि आपका लिबास इतना भड़कीला भी नहीं होना चाहिए कि लोगों की नज़रे पड़े तो वह देखते रहे जाए।

पाचवा उसूल यह है कि आपका लिबास काफ़िरों के लिबास की तरह नहीं होना चाहिए यानि कोई ऐसा लिबास नहीं पहनता चाहिए जो किसी खास धर्म से सम्बंध रखने वालों की पहचान बन चुका हो।

छठी और आखरी बात यह है कि औरतें ऐसा लिबास न पहनें जो मर्दों के लिबास जैसा हो, और मर्द औरतों वाले लिबास से बचें।

हिजाब (पर्दे) के हवाले से यह वह छह बुनियादी उसूल हैं जो कुरआन और सही हादीसों की रौशनी में हमारे सामने आते हैं।

हिजाब (पर्दे) के हवाले से कुरआन मजीद में अल्लाह तआला फरमाता है:

تَائِبُهُنَّىٰ فِي لَرْوَاحِكَ وَبِتِكَ وَنِسَاءُ الْمُؤْمِنِينَ يَذْكُنُنَ عَلَيْهِنَ مِنْ جَلَابِيَّهُنَ

ذلک آئی کی ان نُعْرُفُنْ فَلَا يُوْدِنْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا حَنِيفًا  
(۵۹:۲۲)

‘ऐ नबी (स.अ.व.)! अपनी बीवियों और बेटियों और तमाम ईमान वालों की औरतों से कह दो कि अपने ऊपर अपनी चादरों के पल्लू लटका लिया करें। यह ज्यादा मुसासिब तरीका है ताकि वह पहचान ली जाएं और न सताई जाएं। अल्लाह ग़फ़र व रहीम है।’ ۳۳-۱۵

कुरआन हमें बताता है कि हिजाब इसी लिये ज़रूरी किया गया है कि औरतों की इज़्जत व आबूर की रक्षा की जा सके, अगर इसके बावजूद कोई शाख्स बलात्कार का दोषी पाया जाता है तो उसे सज़ा-ए-मौत दी जाएगी। कुछ लोग कहते हैं कि इस नये दौर में, इक्कीसवीं सदी में ऐसी सज़ा क्यों कर दी जा सकती है, इसका अर्थ तो यह हुआ कि इस्लाम एक निरदीर्घी धर्म है। यह एक बेरहमी पर बना हुआ क़ानून है।

लेकिन क्या आप जानते हैं कि अमरीका, जो इस समय का सब से ज्यादा विकसित देश समझा जाता है, वहां बलात्कार की घटनाएं पूरी दुनिया में सब से अधिक होते हैं। आंकड़े के हिसाब से यह मालूम होता है कि वहां रोज़ाना औरतन एक हज़ार नौ सौ ऐसी घटनाएं होती हैं। यानि हर 1.3 मिनट के बाद बलात्कार की एक घटना हो जाती है। हम लोग इस हाल में लगभग ढाई घंटे से हैं। इस दौरान अमरीका में ज़िना-विलजब्र (बलात्कार) की कितनी घटनाएं हो चुकी होंगी? एक सौ से भी ज्यादा।

मैं आप से फिर एक सवाल पूछना चाहता हूँ।

यह बताइए कि अगर आज अमरीका में इस्लामी क़ानून लागू कर दिया जाए तो क्या होगा। यानि एक तो मर्द, औरतों को धूसे से बचें यानी अपनी निगाहों की रक्षा करें दूसरे यह कि लिबास, पर्दे की सारी शर्तें पूरी करने वाला हो, और तीसरे यह कि अगर कोई मर्द इसके बावजूद किसी औरत के साथ अत्याचार का दोषी हो तो उसे सज़ा-ए-मौत (मृत्यु-दण्ड) सुनाई जाएगी? मैं यह पूछना चाहूँगा कि ऐसी सूरत में बलात्कार की घटनाओं की दर यही रहेगी? या इसमें कभी होगी? या वृद्धि हो जाएगी। साफ़ ज़ाहिर है कि यह दर कम हो जाएगी।

इस्लामी क़ानून अमल करने या अवहार में लाने के क़ाबिल क़ानून है, इसलिए जहां भी इस्लामी क़ानून को लागू किया जाएगा आप को तुरंत परिणाम मिलेंगे।

बाकी जहां तक क़ानून के सख्त होने का सम्बंध है तो इस बारे में गैर-मुस्लिमों से विशेष तौर पर एक सवाल किया करता हूँ कि मान लीजिए कोई व्यक्ति आप की बीवी या बेटी के साथ अत्याचार करता है? उसके बाद अपराधी को आप के सामने लाया जाता है और आप को जज बना दिया जाता है। आप उस व्यक्ति को क्या सज़ा सुनाएंगे?

आप विश्वास कीजिए, हर एक ने एक ही जवाब दिया और वह यह कि हम उस अपराधी को मौत की सज़ा देंगे। कुछ लोग इस से भी आगे बढ़ गये और जवाब दिया कि हम ऐसे व्यक्ति को नाना प्रकार की यातनाएं दे कर, तड़पा तड़पा कर मारेंगे, तो फिर सवाल यह पैदा होता है कि दुरुग स्तर क्यों?

अगर कोई व्यक्ति किसी और की बहन या बेटी के साथ बलात्कार का दोषी पाया जाता है तो आप के ख़्याल में सज़ा-ए मौत भयानक सज़ा है। लेकिन अगर खुदा न करे यही घटना आप की बहन या बेटी के साथ हो जाती है तो फिर यह सज़ा ठीक हो जाती है।

खुद हिंदुस्तान में स्थित यह है कि हर 54 मिनट के बाद बलात्कार की एक घटना रजिस्टर होती है। गोया हर चार मिनट के बाद एक औरत के साथ अत्याचार होता है, और आप जानते हैं कि इस हवाले से हिंदुस्तान के बजीर दाखिला (गृहमंती) की राय क्या है?

अक्टूबर 1998 के अखाबारात में हिंदुस्तानी गृहमंती मिस्टर एल.के. आडवाणी का एक बयान छा है। महोदय फ़रमाते हैं; बलात्कार के अपराधी के लिये सज़ा-ए मौत होनी चाहिए। बजीर महोदय ने इस संदर्भ से कानून में तबदीली की मांग भी की। Times of India की सुर्ख़ी थी कि “आडवाणी द्वारा बलात्कार के अपराधी के लिये सज़ा-ए मौत का प्रस्ताव।”

अलहम्दुलिल्लाह जो विधान इस्लाम ने आज से चौदह सौ वर्ष पहले दिया था, आखिरकर आज दुनिया उसी की तरफ आ रही है। मिस्टर आडवाणी ने बिल्कुल ठीक फैसला लिया है और मुझे इस बात पर उनका समर्थन करना चाहिये, मुबारकबाद देनी चाहिये। मैं यहां किसी राजनीतिक पार्टी की हिमायत करने नहीं आया। मेरा राजनीति से कोई सम्बंध नहीं है, लेकिन अगर कोई हक़ बात करता है तो उसकी प्रशंसा ज़रूर होनी चाहिये। अगर इस प्रस्ताव पर अमल हुआ तो यकीनन बलात्कार की घटनाओं में कभी आ जाएगी हो सकता है भविष्य में कोई गृहमंती

इस्लाम की पर्दा व्यवस्था के तरीके को लागू करने के लिये भी तैयार हो जाए। अगर ऐसा हुआ तो इन्शाअल्लाह उन अपराधियों का पूरी तरह से सफाया हो जाएगा जो औरतों पर जुल्म करते हैं। लोग इस्लाम के क़रीब आ रहे हैं, और मेरे लिये यह प्रशंसनीय बात है, जैसा कि मैंने पहले कहा इस्लाम की दावत यही है कि आओ इन बातों पर सहमति पैदा करें जो हमारे और तुम्हारे बीच समान हैं। मिस्टर आडवाणी ने हिंदुस्तान में बलात्कार की घटनाओं की बढ़ती हुई संख्या को देख कर स्थिति की गम्भीरता को महसूस किया और कानून में बदलाव के प्रस्ताव पेश किए। मैं उनकी पूरी तरह से हिमायत करता हूं कि कानून को बदला जाना चाहिए और इस अपराध के करने वालों को सजाए मौत मिलनी चाहिए।

अगर आप ध्यान दें तो आप देखेंगे कि इस्लाम सिफ़्र अच्छी बातों का उद्देश नहीं दिया करता, बल्कि समाज में व्यवहारिक तौर पर बेहतरी और अच्छाई लाने का तरीका भी बताता है।

इसी लिये मैं कहता हूं कि इस्लाम और अच्छी बातों की शिक्षा देने वाले दूसरे धर्मों में फर्क है। इस्लाम और दूसरे धर्म समान नहीं है, और मैं उस धर्म की पैरवानी करुंगा कि सिफ़्र अच्छी बातों की शिक्षा ही नहीं देता बल्कि उन अच्छी बातों को व्यवहारिक रूप में लागू करने की अनिवार्यता को अवधारणा की तरह स्थापित करता है, और उसके रीतिवद्ध होने को भी यकीनी बनाता है।

इसी लिये सही तौर पर सूरः आले इमरान में फरमाया गया:

إِنَّ الَّذِينَ عَنْ أَنْهَى اللَّهَ الْإِسْلَامَ وَمَا اخْلَفُ الَّذِينَ أُنْذِنُوا كُتُبَ الْأَيْمَانَ أَمْ بَعْدَ مَا جَاءَهُمْ فَمُّلْكُ الْعِلْمِ بِعِنْدِهِمْ وَمَنْ يُكَفِّرُ بِالْأَيْمَانِ فَأُنَّ اللَّهُ أَعْلَمُ بِالْحِسَابِ (١٩:٣)

“अल्लाह के नज़दीक दीन सिफ़्र इस्लाम है। इस दीन से हट कर जो अलग-अलग तरीके इन लोगों ने चुने जिन्हें किताब दी गई थी। उनके उस कार्यशीली की कोई वजह उसके सिवा न थी कि उन्होंने आ जाने के बाद आपस में अत्याचार करने के लिये ऐसा किया और जो कोई अल्लाह के आदेश को मानने से इनकार करदे, अल्लाह को उस से हिसाब लेने में कुछ देर नहीं लगती।”

प्रश्न: आप बात तो करते हैं आलमी भाईंचारे या वैश्विक भाईंचारे की, आप की बातचीत का विषय भी आलमी भाईंचारा है लेकिन

बात सिफ़्र इस्लाम की कर रहे हैं। आलमी भाईंचारे का अर्थ तो सब के लिये भाईंचारा होना चाहिए, चाहे किसी का सम्बंध किसी भी धर्म से हो। दूसरे रूप में क्या इसे अलामी भाईंचारे के बजाए “मुस्लिम भाइचारा” कहना सही नहीं होगा?

उत्तर: भाई ने सवाल पूछा कि आलमी भाईंचारे के नाम पर मैं इस्लाम उत्तर: भाई ने सवाल पूछा कि आलमी भाईंचारे के नाम पर मैं इस्लाम की बकालत कर रहा हूं। मान लीजिए मुझे आप को यह बताना है कि बेहतरीन कपड़ा कौन सा है? और फर्ज कीजिए कि बेहतरीन कपड़ा किसी खास कम्पनी रैमण्डज़ (Raymonds) का है। अब अगर मैं कहता हूं कि “बेहतरीन कपड़ा रैमण्डज़ का है और आप को रैमण्डज़ का कपड़ा उपयोग करना चाहिए” तो क्या मैं गलत कह रहा हूंगा।

इसी तरह मान लीजिए, मुझे यह बताना है कि बेहतरीन डॉक्टर कौन है और मान लीजिए कि मुझे पता है कि डॉक्टर “अ” ही बेहतरीन डॉक्टर है। अब अगर मैं कहूं कि लोगों को डॉक्टर “अ” से इलाज कराना चाहिए तो क्या मैं डॉक्टर “अ” की बकालत कर रहा हूं?

हां मैं आप को यही बता रहा हूं कि इस्लाम ही वह दीन (धर्म) है जो आलमी भाईंचारे की बात करता है और सिफ़्र बात ही नहीं करता बल्कि व्यवहारिक तौर पर ‘विश्वबंधुत्व’ की प्राप्ति को सम्भव भी बनाता है। रही बात यह कि क्या आलमी भाईंचारे की नज़र में आप मुसलमान हों और गैर-मुस्लिम को भाई करार दे सकते हैं या सिफ़्र मुसलमान ही मुसलमान का भाई है? तो मैं यह कहूंगा कि इस्लाम का भाइचारा यही है कि सारे इंसान हमारे भाई हैं। मैंने अपनी बातचीत के दौरान यह बात ज़ाहिर की थी। मैं बिल्कुल शब्दों से खेलने की कोशिश नहीं कर रहा हूं, बल्कि स्पष्ट शब्दों में आप को बता रहा हूं।

हो सकता है आप ने ध्यान न दिया हो या यह बात आप से छूट गई हो कि मैंने अपनी बातचीत की शुरुआत ही सूरः हुजरात की इन आयत से की थी:

يَا أَيُّهُ الَّذِينَ أَنْتُمْ أَخْلَقُكُمْ مِّنْ ذُكْرٍ وَأَنْتُمْ وَجْهَنَّمَ شَعُوبًا وَقَبَائلٌ لِعَارِفُو إِنَّ الْكَرْمَكُمْ عَنِ الْأَنْقَامِ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْمٌ بِحُكْمِهِ (١٣:٩)

“लोगो! हम ने तुम को एक मर्द और एक औरत से पैदा किया है और फिर तुम्हारी कौमें और जातिया बना दीं ताकि तुम एक सब से अधिक इन्जिन बाला वह हैं जो तुम्हारे अन्दर सब से अधिक पराहेज़गर और संयमित हैं। यकीनन अल्लाह सब कुछ जानने वाला और जानी है।” 49:13

आलमी भाईचारे में हर इंसान शामिल है। होना यह चाहिए कि इसका अमल (कार्य) अच्छा हो, उसमें उक्का (संयम) हो। मान लीजिये मेरे दो भाई हैं जिन में से एक अच्छा आदमी है। वह डॉक्टर है, लोगों का इलाज करता है और दूसरा भाई एक गलत आदमी है वह शराबी है जानी (हराम करारी करने वाला) है।

अब मेरे भाई तो दोनों हैं लेकिन इन दोनों में अच्छा कौन सा है? जाहिर है कि वह भाई जो डॉक्टर है जो लोगों का इलाज करता है, समाज के लिये मुकीद (लाभकारी) है, हानिकारक नहीं है। दूसरा भी मेरा भाई तो है लेकिन अच्छा भाई नहीं है।

इसी तरह दुनिया का हर व्यक्ति मेरा भाई है लेकिन वह जो नेक है, वह मेरे दिल के ज्यादा करीब है। यह बात बहुत साफ़ है। मैं अपनी बातचीत के दौरान भी यह बातें कर चुका हूँ और अब दुहरा भी दी हैं।

उम्मीद है कि आप को अपने सबाल का जवाब मिल चुका होगा।

प्रश्न: हिंदूमत, इस्लाम और ईसाईयत तीनों धर्मों में आलमी भाईचारे (विश्व बंधुत्व) का बड़ाबा देने वाली बातें कर रहे हैं लेकिन आप ने बात सिर्फ़ इस्लाम के हवाले से की है। आपने भाईचारे के हवाले से हिंदूमत और ईसाईयत के चरित्र की व्याख्या नहीं की?

उत्तर: भाई का कहना है कि मैंने सिर्फ़ इस्लाम के हवाले से अच्छी बातें की हैं। आलमी भाईचारे के हवाले से हिंदूमत और ईसाईयत की अच्छाइयाँ नहीं गिनवाई। अगरचे मैंने इन धर्मों के हवाले से कुछ अच्छी बातें आवश्यक की हैं लेकिन यह बात ठीक है कि भाईचारे के हवाले से इन धर्मों की हर बात पर बातचीत मैंने नहीं की। क्योंकि शायद यहाँ ही नहीं कर सकेंगे। इसलिए मुझे खुद पर काबू रखना पड़ता है।

मैं ईसाईयत के बारे में जानता हूँ। मैंने बाईबल का अध्ययन किया है। मैंने हिंदूमत की पवित्र किताबें भी पढ़ी हैं। अगर मैं उनके संदर्भ से बात करूँ तो यहाँ समस्या बन जाएगी और वह मैं नहीं चाहता। इसलिए मैं सिर्फ़ समान शिक्षा का ही ज़िक्र करता हूँ। हिंदूमत कहता है कि किसी को मत लूटो, ईसाईयत भी यही कहती है कि किसी को मत लूटो, किसी के साथ अत्याचार न करो।

जहाँ तक भाईचारे के हवाले से दूसरी बातों का सम्बंध है, मैं उनका ज़िक्र नहीं करता। यहाँ सिर्फ़ मैं एक बात करना चाहूँगा। ‘मती’ की इंजील में लिखा है, और मैं हर बात संदर्भ के साथ करता हूँ। मैं किताब का नाम, बाब (अध्याय) का नम्बर सब कुछ बता रहा हूँ। इसलिए इस हवाले से कोई शक नहीं होना चाहिए।

“उन बारह को पिशु ने भेजा और आदेश दे कर कहा; गैर कौमों की तरफ़ न जाना और सामरियों (जादूगर) के किसी शहर में दाखिल न होना। बल्कि इसराइल के घराने की खोई हुई भेड़ों के पास जाना” (मती:7:6,10)

इसी तरह हज़रत ईसा अलैहिस्सलाम ने फरमाया:

“मैं इसराइल के घराने की खोई हुई भेड़ों के सिवा और किसी के पास नहीं भेजा गया..... लड़कों की रोटी लेकर कुत्तों को डाल देना अच्छा नहीं।”

(मती:26-24/15)

इसका अर्थ यह हुआ कि धर्म सिर्फ़ यहूदियों के लिये है, पूरी कायनात (सृष्टि) के लिये नहीं है। ईसाईयत में रहबानियत का तसव्वर मौजूद है, रहबानियत क्या है? यह कि अगर आप खुदा के करीब होना चाहते हैं तो आप को दुनिया छोड़नी पड़ेगी, जबकि कुरआन कहता है:

تُمْ قَفَنَا عَلَى آثَارِهِمْ بِرُسْلَانَ وَقَفَنَا بِعَسْيَى ابْنِ مُرْبِّيْمَ وَأَتَيْنَا الْأَنْجِيلَ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الْمُنْتَنَى أَنْجُوْهُ رَأْفَةَ رَحْمَةِ وَرَهْبَانِيَّةِ مَا كَبَنَا هَا عَلَيْهِمُ الْأَبْيَعَةُ رَضْوَانٌ اللَّهُ فَمَا زَعُوْهَا حَقَّ رَعَايَتِهَا قَاتَنَا الْدِيْنَ امْنُوا مِنْهُمْ أَجْرُهُمْ وَكَثِيرُهُمْ فَاسِقُوْنَ

(٢:٥٧)

“उनके बाद हम ने लगातार अपने रसूल भेजे और उन सब के बाद ईसा इन्हे मरियम अलैहिस्सलाम को मबऊस (नबी बनाया) किया और उसको इंजील अता की और जिन लोगों ने उसको माना उनके दिलों में हम ने रहम डाल दिया और रहबानियत उन्होंने खुद बनाली। हम ने उसे उन पर फ़र्ज़ नहीं किया था। मगर अल्लाह तआला को खुशनूदी (रजा मंदी) को चाहा उन्होंने अपने आप ही यह बिदअत (नई रस्म)

निकाली और फिर इसकी पाबंदी करने का जो हक़ था उसे अदा न किया। उनमें से जो लोग ईमान लाए थे उनका अज्ञ (बदला) हम ने दिया मगर उनमें से कुछ लोग फ़ासिक़ (गुनहगार) हैं।” ۵۷:۲۷

इस्लाम में रहबानियत की इजाज़त नहीं है। रसूल अल्लाह (स.अं.व.) ने भी यही फ़रमाया है कि; इस्लाम में रहबानियत नहीं है। सही बुखारी, किताबुल निकाह की एक हदीस का अर्थ कुछ यूँ है कि हर वह जवान व्यक्ति जो निकाह की ताक़त रखता हो, उसे निकाह करना चाहिये।

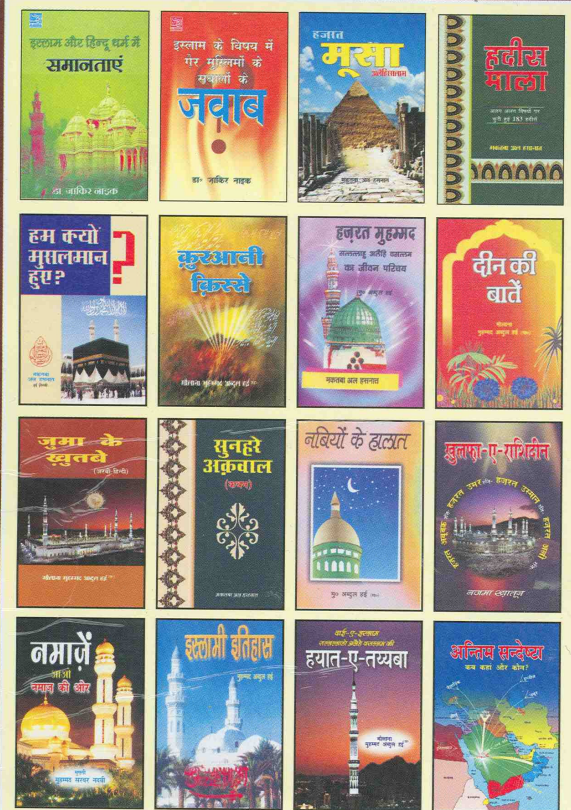
अगर मैं यह बात मान लूँ कि दुनिया को छोड़ने से आप वास्तव में अल्लाह के करीब हो जाते हैं और अगर “हर व्यक्ति इस बात से सहमती लेकर रहबानियत अपनाले तो क्या होगा? होगा यह कि सौ देढ़ सौ वर्ष के अंदर-अंदर इस ज़मीन पर कोई आदम ज़ाद बाक़ी नहीं रहेगा। आप यह बताईये कि अगर आज दुनिया का हर व्यक्ति ऐन शिक्षा पर अमल करने लगे तो आलमी भाईचारा कहां से आएगा? इसी लिये मैंने दूसरे धर्मों का जिक्र सिर्फ़ अच्छे पहलुओं से किया। लेकिन अगर आप जानना चाहेंगे और सवालात करेंगे तो फिर मेरा फ़ुर्ज़ है कि मैं सच बोलूँ।

कुरआन मजीद मैं अल्लाह तआला फरमाता है:

وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَرَزَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ رَهُوقًا. (۸۱:۱۷)

“और ऐलान कर दो कि “हक़ आ गया और झूठ मिट गया, झूठ तो मिटने ही वाला है।” ۱۷:۸۱

उम्मीद है कि आप को अपने सवाल का जवाब मिल गया होगा। (लीला)



الْحَسَنَةُ  
AL HASANAT  
BOOKS PVT. LTD.

3004/2 Sir Syed Ahmad Road, Darya Ganj, New Delhi-110002

Tel. : 91-11-2327 1845, Fax : 91-11-4156 3256

بِكَسْ بِيَانِيَّتْ لَمِيَّنْ